
opusdei.org

Der Ökumenismus
bei Josemaría
Escrivá

Das Ökumenismusdekret des
Zweiten Vatikanischen Konzils
wurde und wird immer wieder
als eine völlige Neuerung
ausgegeben – doch schon die
Heilige Schrift berichtet ganz
klar vom wirksamen Gebet
Christi für die Einheit der
Seinen, und auch der
Konzilstext bezieht sich
durchgängig auf die ständige
Überlieferung der Kirche.



09.01.2002

Das Ökumenismusdekret des
Zweiten Vatikanischen Konzils
wurde und wird immer wieder als
eine völlige Neuerung ausgegeben –
doch schon die Heilige Schrift
berichtet ganz klar vom wirksamen
Gebet Christi für die Einheit der
Seinen, und auch der Konzilstext
bezieht sich durchgängig auf die
ständige Überlieferung der Kirche.

Wenn der Begriff Ökumenismus
heute geradezu ein theologisches
Modewort ist und daher vielen
Fehldeutungen ausgesetzt, so scheint
er vor dem Konzil auch bei manchen
bekannten Theologen eher
bedeutungslos gewesen zu sein. Doch
von wirklich großen Theologen muß
gelten, daß sie die Zeichen der Zeit
recht zu deuten wissen.



Der am 17. Mai 1992
seliggesprochene Gründer des Opus
Dei – so hat Kardinal J. Ratzinger
einmal festgestellt – »wollte nicht
sein Werk schaffen, das Werk des
Josemaría Escrivá: nicht für sich ein
Monument bauen. Mein Werk ist
nicht mein Werk, konnte und wollte
er auf der Linie Christi, in der
Gleichgestaltung mit ihm sagen (vgl.
Joh 7,16): Nicht das Eigene wollte er
tun, sondern Gott Raum geben, damit
sein Werk geschehe. Sicher war ihm
auch bewußt, daß Jesus im Johannes-
Evangelium zu uns sagt: Das ist das
Werk Gottes, der Glaube (Joh 6,29) –
das heißt, das Sich-Übereignen an
Gott, damit er durch uns handeln
könne.« 1

Josemaría Escrivá 2 war gewiß kein
typischer Theologieprofessor –
obwohl unter anderem die
Gründung der Universität Navarra in
Pamplona (1954) auf ihn zurückgeht
und er ihr als Großkanzler angehörte



(1964).3 Er hat das Thema
Ökumenismus auch nicht
systematisch abgehandelt. Doch
einige Erklärungen von ihm haben
wie Initialzündungen gewirkt und
weltweite Verbreitung gefunden – u.
a. auch in Schriften mit
Millionenauflage. Wenn man ihm
vor dem Konzil in Rom einmal gesagt
hat: Sie kommen um 100 Jahre zu
früh, dann gilt das nicht nur von
seinen Vorstellungen von Berufung
und Apostolat der Laien in der
katholischen Kirche. Auch sein
Verhältnis zu Nichtkatholiken und
Nichtchristen ist für viele Tausende
maßgebend geworden. Das Opus Dei
war die erste katholische
Vereinigung, die mit Zustimmung des
Heiligen Stuhls seit 1950 auch
Nichtkatholiken und Nichtchristen
als Mitarbeiter aufnahm.

Eines ist besonders kennzeichnend
für ihn: Es fehlt jedes aufdringliche
In-Szene-Setzen, jedes



besserwisserische oder
rechthaberische Getue; der
offensichtliche Segen Gottes für
»sein« Werk wäre nicht möglich
gewesen ohne seine persönliche
Bescheidenheit, die Liebe zur
Wahrheit und die klare
Entschiedenheit des nüchternen
Wollens, dem niemals der
apostolische Eifer und das »Sentire
cum ecclesia« gefehlt hat. Das Leben
aus dem Geist der Gotteskindschaft 4,
das Apostolat der Freundschaft sind
die Grundlagen für seine
ökumenische Haltung.

So konnte er manche akuten
Gefahren für den christlichen
Ökumenismus vermeiden, wie
beispielsweise Einheit nur zu
verstehen als Einheit einer
unsichtbaren Idee, Ideologie, Formel
oder einheitlichen Organisation und
nicht als Einheit in der Wahrheit 5 –
zugleich sichtbar und unsichtbar wie
es der inkarnatorischen Struktur des



Christentums entspricht; oder als
Einheit mehrerer Zweige, mit
gleichberechtigten »Kirchen« aus
demselben Stamm (vgl. die oft
zurückgewiesene Branch-Theorie der
Anglikaner); oder als pluralistische
Einheit 6 etwa im Sinne des
Synkretismus (z. B. beim
sogenannten »katholischen
Hinduismus«); oder nur als
praktisches Erfordernis einer
pragmatischen Strategie der Aktion,
z.B. aus dem Selbsterhaltungstrieb
und der gemeinsamen Frontstellung
des Christentums gegenüber seinen
Feinden; oder als demokratische
Einheit durch Kompromisse, wofür
jeder etwas nachzugeben hätte, und
Verzicht auf Apostolat.
Demgegenüber stellt ja das
Ökumenismus-Dekret fest: »Nichts ist
dem ökumenischen Geist so fern wie
jener falsche Irenismus, durch den
die Reinheit der katholischen Lehre
Schaden leidet und ihr



ursprünglicher und sicherer Sinn
verdunkelt wird.«7

Es ist nicht schwierig, wichtige
Passagen in den Schriften des seligen
Josemaría Escrivá als
Veranschaulichungen und
Erklärungen, ja manchmal auch als
Vorwegnahme von Konzilsaussagen
zu verstehen. Auch die
Aufzeichnungen mancher nur
sporadischer Bemerkungen sprechen
für sich. Unermüdlich kämpfte er
nicht gegen andersdenkende
Personen oder christliche
Gruppierungen, sondern gegen die
Unwissenheit überhaupt und suchte
ein vertieftes Glaubensverständnis
ganz im Sinne des Konzils zu
vermitteln.8 Im Folgenden sollen
einige Zitate aus seinen Werken mit
grundlegenden Aussagen des
Vatikanum II zusammengesehen
werden.



1. Der Mensch hat das Recht auf
religiöse Freiheit, und er muß frei
sein von jeglicher menschlichen
Gewalt (vgl. Dignitatis humanae, 2).

»Niemals Gewalt. Ich verstehe sie
nicht, sie scheint mir weder geeignet
zu sein, um zu überzeugen, noch um
zu siegen. Eine Seele, die den
Glauben empfängt, fühlt sich immer
als Sieger. Den Irrtum bekämpft man
mit dem Gebet, mit der Gnade Gottes,
mit leidenschaftslosen Argumenten –
indem man studiert und studieren
läßt – und, ich wiederhole es, mit der
Liebe. Ihr könnt sicher sein: Wenn
jemand seine Mitmenschen schlecht
behandelt, weil sie im Irrtum sind,
dann fühle ich innerlich den
Wunsch, mich auf ihre Seite zu
stellen, um aus Liebe zu Gott ihr
Schicksal mit ihnen zu teilen.«9

2. Der Mensch hat die Pflicht, die
Wahrheit zu suchen (vgl. Dignitatis
humanae, 2).



»Der Irrtum verdunkelt nicht nur
den Verstand, sondern er entzweit
auch den Willen der Menschen. Nur
wenn die Menschen sich daran
gewöhnen, die Wahrheit zu sagen
und zu hören, wird es Verständnis
und Eintracht geben. Und darauf
wollen wir hinaus: Wir wollen für
die übernatürliche Wahrheit des
Glaubens arbeiten, indem wir
zugleich loyal allen menschlichen
Teilwahrheiten dienen; wir wollen
alle Wege der Erde mit Liebe und
Licht erfüllen – mit Beständigkeit,
mit Sachverstand, ohne
Entmutigungen und
Unterlassungen.«10

3. Der Mensch darf nicht gezwungen
werden, gegen sein Gewissen zu
handeln (vgl. Dignitatis humanae, 3).

»Ich trete mit allem Nachdruck für
die Freiheit der Gewissen ein, zu der
auch wesentlich gehört, daß
niemand einen Menschen daran



hindern darf, Gott zu verehren. Das
legitime Verlangen nach der
Wahrheit muß respektiert werden:
Zwar hat der Mensch die
unerläßliche Pflicht, den Herrn zu
suchen, ihn zu erkennen und ihn
anzubeten, aber niemand auf Erden
darf einem anderen die Ausübung
eines Glaubens aufzwingen, den
dieser nicht hat; und ebenso wenig
darf sich jemand das Recht
herausnehmen, den zu behelligen,
der diesen Glauben von Gott
empfangen hat.«11

»Was die Religionsfreiheit angeht,
hat das Opus Dei seit dem ersten Tag
seiner Gründung niemals
irgendeinen Menschen diskriminiert;
es lebt und arbeitet zusammen mit
allen, denn in allen sieht es den
Menschen, den es zu lieben und zu
respektieren gilt. Das sind keine
Redensarten. Unser Werk ist die
erste katholische Organisation, die
mit Zustimmung des Heiligen Stuhls



auch Nichtkatholiken und
Nichtchristen als Mitarbeiter
aufnimmt. Ich habe immer die
Freiheit der Gewissen verteidigt.
Denn Gewalt verstehe ich nicht. Sie
erscheint mir weder geeignet zu
überzeugen noch zu siegen. Den
Irrtum bekämpft man durch das
Gebet, mit der Gnade Gottes, durch
sachliche Beweisführung; niemals
mit Gewalt, immer mit Liebe. Das ist
der Geist, den wir von Anfang an
gelebt haben, und deshalb werden
Sie verstehen, wie ich mich über die
Lehren des Zweiten Vatikanischen
Konzils zu diesem Thema gefreut
habe.«12

4. Nur durch die katholische Kirche
kann man Zutritt zu der ganzen Fülle
der Heilsmittel haben (vgl. Unitatis
redintegratio, 3).

»Seht ihr nicht, wie jene, die sich von
der Einheit der Kirche trennen, auch
wenn sie manchmal voller Blätter



sind, sehr bald verdorren und ihre
Früchte sich in lebende Fäulnis
verwandeln? Liebt die heilige, die
apostolische, die römische Kirche –
die eine Kirche! Denn, so schreibt der
heilige Cyprian, wer woanders,
außerhalb der Kirche sammelt, der
zerstreut die Kirche Christi. Und der
heilige Chrysostomus besteht darauf:
Trenne dich nicht von der Kirche.
Nichts ist stärker als die Kirche.
Deine Hoffnung ist die Kirche, dein
Heil ist die Kirche, deine Zuflucht ist
die Kirche. Sie ist höher als der
Himmel und weiter als die Erde; sie
altert nie, ihre Kraft währt ewig. (…)
Die Einheit der Christen? Ja. Mehr
noch: die Einheit aller, die an Gott
glauben. Aber es gibt nur eine wahre
Kirche. Man braucht sie nicht aus
Bestandteilen, die über die ganze
Erde verstreut sind, wieder
aufzubauen. Und sie braucht
keinerlei Läuterung, um endlich rein
zu werden. Die Braut Christi kann
keine Ehebrecherin sein, denn sie ist



unzerstörbar und lauter. (…) Die
Kirche bewahrt uns für Gott, sie
führt die Kinder, die sie zur Welt
gebracht hat, in das Reich. Wer
immer sich von der Kirche trennt,
verbindet sich mit einer
Ehebrecherin, entfernt sich von den
Verheißungen der Kirche. Den Lohn
Christi wird nicht erlangen können,
wer die Kirche Christi verläßt.«13

In einem Beisammensein in
Barcelona am 23. November 1972
stellte eine Frau aus der Schweiz
folgende Frage: »Vater, gerade in der
Schweiz kommen viele
protestantische Mädchen im Alter
von 8 bis 10 Jahren in einen
Jugendclub in Zürich. Wie sollen wir
mit ihnen umgehen?«

[Antwort]: »Seid sehr loyal zu ihnen.
Schau, wenn ich nach Genf komme,
bete ich für meinen Vorfahren aus
der Nebenlinie meiner Familie. Er
war nämlich ein Bruder eines



direkten Vorfahren von mir [gemeint
ist Miguel Servet, der von Calvin auf
dem Scheiterhaufen verbrannt
wurde]. Aber den Protestanten
gegenüber, die im Laufe des Jahres
zu mir kommen – es sind viele, sehr
viele –, versuche ich sehr freundlich
und sehr loyal zu sein, so loyal, daß
ich am Anfang gewöhnlich zu ihnen
sage: Schaut, ihr seht, daß ich das
hier [er weist auf seine Soutane]
trage, und ich trage sie, weil ich
davon überzeugt bin, in der
Wahrheit zu sein. Ihr seid daher im
Irrtum. Aber seid mir nicht böse, ich
respektiere eure Haltung, und ich
werde nicht über die Religion
sprechen, wenn ihr mich nicht
darum bittet. Wir werden von
anderen Dingen sprechen und gute
Freunde sein. Und gewöhnlich füge
ich hinzu: Mit der Gnade Gottes bin
ich bereit, hundertmal mein Leben
hinzugeben, um die Freiheit eurer
Gewissen zu verteidigen.«



»Schließe keine Kompromisse, wenn
es um die Lehre der Kirche geht. Bei
jeder Legierung ist es immer das
edlere Metall, das wertgemindert
wird …

Außerdem – dieser Schatz gehört ja
nicht dir. Das Evangelium mahnt
uns, daß der Eigentümer von dir
Rechenschaft verlangen wird, wenn
du es am wenigsten erwartest …«14

5. Die Kirche Christi stützt sich auf
Petrus, auf das Kollegium der Zwölf
und auf ihre Nachfolger (vgl. Unitatis
redintegratio, 2).

»Ubi Petrus, ibi Ecclesia, ibi Deus.
Wir möchten auf der Seite Petri
stehen, denn wo er ist, ist die Kirche,
ist Gott (…). Liebt den Heiligen Vater
sehr. Betet viel für den Papst. Habt
ihn sehr gern, denn er braucht die
ganze Zuneigung seiner Kinder.«15

»Unser Herr gründet die Kirche auf
die Schwäche – aber auch auf die



Treue – einiger Männer, der Apostel,
und er verspricht ihnen den
beständigen Beistand des Heiligen
Geistes. (…) Die Predigt des
Evangeliums in Palästina ist nicht
Ergebnis der persönlichen Initiative
einiger Schwärmer. Was konnten die
Apostel tun? Zu ihrer Zeit galten sie
nichts. Sie waren weder reich noch
gebildet, noch waren sie Helden im
menschlichen Sinn. Jesus legt auf die
Schultern dieser kleinen Schar von
Männern eine riesige, göttliche
Aufgabe. Nicht ihr habt mich
erwählt, sondern ich habe euch
erwählt und euch dazu bestellt, daß
ihr hingeht und Frucht bringt, und
daß euere Frucht bleibt (Joh 15,16).
(…) Die oberste Hirtengewalt des
Papstes und seine Unfehlbarkeit,
wenn er ex cathedra spricht, sind
nicht menschliche Erfindung,
sondern ergeben sich aus dem
ausdrücklichen Stiftungswillen
Christi. Wie wenig sinnvoll ist es
aber dann, zwischen der Regierung



des Papstes und der der Bischöfe
einen Gegensatz zu konstruieren
oder die Gültigkeit der päpstlichen
Lehrentscheide von der Zustimmung
der Gläubigen abhängig zu machen!
Nichts paßt da weniger als ein
Mächtegleichgewicht. Die
menschlichen Denkformen sind hier
unbrauchbar, so attraktiv und
funktionell sie auch sein mögen.
Niemand besitzt in der Kirche aus
sich selbst, als Mensch, absolute
Gewalt; in der Kirche gibt es kein
anderes Oberhaupt als Christus; und
Christus hat für seine pilgernde
Braut einen Stellvertreter einsetzen
wollen – den Papst.«16

6. Die Katholiken müssen den Dialog
mit den getrennten Brüdern fördern
(vgl. Unitatis redintegratio, 4).

»Dieser Dialog ist nicht immer leicht.
Denn es kann sein, daß Meinungen
aufeinanderprallen. Aber sogar ein
solcher Zusammenprall ist eine



weitere Art vernünftigen Diskurses,
es hilft uns, nachzudenken; denn es
erinnert uns daran, daß wir irren
können und manchmal meinen, im
Recht zu sein, obwohl wir nur sehr
relative Erklärungen besitzen.

Ein Gegenstand, der für die einen
konkav ist, ist für andere konvex,
habe ich euch oft gesagt. Vieles hängt
vom Blickwinkel ab, und es ist nötig,
daß solche Blickwinkel, solche
Teilwahrheiten, sich addieren, um
uns Schritt für Schritt zu einem
freundschaftlichen, konstruktiven
Gespräch zu führen, das sich durch
die Generationen fortsetzt und zur
Vertiefung der Wahrheit beiträgt.«17

7. Die Zwietracht unter den
Katholiken hat die Trennung
gefördert (vgl. Unitatis redintegratio,
4).

»Wie kann man erwarten, daß
Andersgläubige zur Heiligen Kirche
heimfinden, wenn sie den lieblosen



gegenseitigen Umgang unter denen
sehen, die in der Nachfolge Christi zu
leben meinen?«18

»Wie peinlich ist das Wort
Ökumenismus im Munde von
Katholiken, die andere Katholiken
schlecht behandeln!«19

»Unter anderem habe ich mich auch
deshalb so gefreut, weil damit eine
vom Opus Dei bevorzugte
apostolische Arbeit wie das Apostolat
ad fidem erneut bestätigt wurde: ein
Apostolat, das keinen Menschen
zurückweist und sich den
Nichtchristen, den Atheisten und den
Heiden öffnet, damit sie soweit wie
möglich an den geistlichen Gütern
unserer Vereinigung teilhaben. Bei
anderen Gelegenheiten habe ich
euch von dieser langen Geschichte
erzählt, einer Geschichte des Leidens
und der Treue. Deshalb darf ich dies
jetzt unumwunden sagen: Einen
Eifer, der zu einer besonders



fürsorglichen Behandlung der
Fernstehenden drängt und dabei
gleichzeitig unsere Brüder im
gemeinsamen Glauben heruntersetzt
oder verachtet, halte ich für
heuchlerisch und lügenhaft. Ich
glaube auch nicht daran, daß du dich
für den Bettler an der Straßenecke
wirklich interessierst, wenn du zu
Hause die Deinen peinigst, ihren
Freuden, Sorgen und Schmerzen
gegenüber unbeteiligt bleibst und
dich nicht bemühst, ihre Fehler zu
verstehen und – falls sie keine
Beleidigung Gottes sind – über sie
hinwegzusehen.«20

»Unser wichtigstes Apostolat als
Christen, das beste Glaubenszeugnis
gegenüber der Welt, besteht darin,
daß wir innerhalb der Kirche für
eine Atmosphäre echter Liebe
sorgen. Wenn wir uns nicht wirklich
lieben und statt dessen
Anfeindungen, Verleumdungen und
Intrigen Raum geben, wie kann sich



dann jemand von solchen
angeblichen Verkündern der frohen
Botschaft des Evangeliums
angezogen fühlen? Es ist leicht und
gängig, die Liebe zu allen, Gläubigen
wie Ungläubigen, mit dem Mund zu
bekennen. Ich zweifle aber, ob in
solchem Bekennen mehr als
heuchlerisches Gerede steckt, wenn
der so Bekennende seine
Glaubensbrüder mißhandelt. Lieben
wir hingegen in dem Herzen Christi
jene, die Kinder desselben Vaters, im
selben Glauben vereint und Erben
derselben Hoffnung sind, dann wird
die Seele weit und glüht vor Eifer,
damit alle Menschen dem Herrn
näherkommen.«21

8. Die Erneuerung der Kirche besteht
im Wachstum der Treue gegenüber
ihrer eigenen Berufung (vgl. Unitatis
redintegratio, 6).

Über den Sinn des Wortes
aggiornamento:



»Für mich bedeutet aggiornamento
vor allem Treue. Jemand ist ein um
so besserer Ehegatte, Verwalter oder
Soldat, je treuer er in jedem
Augenblick in den verschiedensten
Situationen des Lebens zu den festen
Bindungen der Liebe und der
Gerechtigkeit steht, die er einmal
eingegangen ist. Diese feinfühlige,
praktisch gelebte und beständige
Treue ist schwer, so wie jede
Anwendung von Grundsätzen
schwer ist. Sie ist jedoch auch das
beste Mittel gegen geistiges
Altwerden, Kälte des Herzens und
Starrköpfigkeit im Denken.

Ganz das Gleiche gilt für das Leben
der Institutionen und in besonderer
Weise für das Leben der Kirche, der
ja nicht beschränkte, menschliche
Pläne zugrunde liegen, sondern der
Ratschluß Gottes. Die Erlösung, das
Heil der Welt, ist die Frucht der
liebevollen und kindlichen Treue
Christi zum Willen des himmlischen



Vaters, der ihn gesandt hat, und
zusammen mit Christus ist sie auch
das Werk unserer Treue. Daher
bedeutet aggiornamento der Kirche
heute, wie zu jeder anderen Epoche,
im wesentlichen ein erneuertes,
freudiges Ja des Volkes Gottes zu der
Sendung, die es erhalten hat, zum
Evangelium.

Natürlich kann diese Treue, da sie
immer aktuell und allen
Lebensumständen der Menschen
gegenüber aufgeschlossen sein muß,
eine echte, lehrmäßige
Weiterentwicklung in der Darlegung
des depositum fidei erforderlich
machen und nach Änderungen und
Reformen verlangen, durch die die
organisatorischen Strukturen sowie
die Missions- und
Apostolatsmethoden in ihren
menschlichen und daher
verbesserungsfähigen Elementen
erneuert werden. So ist es tatsächlich
in der zweitausendjährigen



Geschichte der Kirche oft geschehen
und gerade jetzt wieder im Zweiten
Vatikanischen Konzil. Aber es wäre
zumindest oberflächlich zu meinen,
aggiornamento bedeute
hauptsächlich Änderung, oder jede
Änderung bereits aggiornamento. Es
genügt hier, daran zu erinnern, daß
einige Leute am Rande des Konzils
und im Widerspruch zu seiner Lehre
am liebsten Änderungen einführen
möchten, die das Volk Gottes auf
seinem Wege vorwärts, in die
Zukunft, um viele Jahrhunderte –
zumindest aber auf den Stand des
feudalistischen Mittelalters –
zurückwerfen würden.«22

»Wenn wir die Einheit der Kirche
verteidigen wollen, müssen wir eng
mit Christus vereint leben, der unser
Weinstock ist. Wie? Indem wir
unsere Treue zum immerwährenden
Lehramt der Kirche vertiefen, ›denn
den Nachfolgern Petri wurde der
Heilige Geist nicht verheißen, damit



sie auf Grund seiner Offenbarung
eine neue Lehre verkündigen,
sondern damit sie kraft seines
Beistandes die durch die Apostel
überlieferte Offenbarung
beziehungsweise die
Glaubenshinterlage heilig bewahren
und treu darlegen‹ (Vatikanum I, DS
3070). So werden wir die Einheit
bewahren: durch die Ehrfurcht vor
dieser unserer fleckenlosen Mutter.
Durch die Liebe zum Papst. (…) Man
hört wiederholt, wir sollten
ökumenisch sein. Gewiß. Ich fürchte
jedoch, daß hinter einigen
selbsternannten ökumenischen
Initiativen ein Betrug steckt; handelt
es sich doch um Tätigkeiten, die nicht
zur Liebe Christi, zum wahren
Weinstock führen. Deshalb zeitigen
sie keine Frucht. Ich bitte den Herrn
jeden Tag darum, er möge mein Herz
weiten, er möge weiterhin die Liebe
in eine übernatürliche verwandeln,
die er meine Seele für alle Menschen
empfinden läßt ohne Unterschied



der Rasse, des Volkes, der kulturellen
Umstände und des Vermögens. Ich
schätze alle aufrichtig, Katholiken
und Nichtkatholiken, jene, die an
etwas glauben, und jene, die nichts
glauben und die mich traurig
stimmen. Aber Christus hat eine
einzige Kirche gegründet, Christus
hat eine einzige Braut.«23

»Es scheint, daß verschiedene
Ereignisse und Schwierigkeiten
zusammengekommen sind und das
reine Antlitz der Kirche entstellt
haben. Einige behaupten: Hier ist die
Kirche – im Eifer, sich an die
sogenannte moderne Zeit
anzupassen. Andere schreien: Die
Kirche ist nichts anderes als das
Streben der Menschen nach
Solidarität; wir müssen sie
umgestalten, wie es die heutige
Situation erfordert.

Sie irren sich. Die Kirche ist heute
dieselbe, die Christus gestiftet hat,



und sie kann keine andere sein. Die
Apostel und ihre Nachfolger sind
Stellvertreter Gottes für die
Regierung der Kirche, die auf den
Glauben und auf die Sakramente des
Glaubens gegründet ist. Und so, wie
es ihnen nicht gestattet ist, eine
andere Kirche zu stiften, dürfen sie
auch keinen anderen Glauben
verkünden oder andere Sakramente
einsetzen; denn es heißt, daß die
Kirche aus den Sakramenten, die aus
der Seite des am Kreuz hängenden
Christus geflossen sind, gebildet
worden ist. Die Kirche muß an jenen
vier Merkmalen erkannt werden
können, die im Glaubensbekenntnis
eines der ersten Konzilien zum
Ausdruck gebracht werden und die
wir im Credo der Messe betend
wiederholen. Sie ist die eine, heilige,
katholische und apostolische Kirche.
Das sind die Wesenseigenschaften
der Kirche, die sich aus ihrer Natur,
wie Christus sie gewollt hat, ableiten.
Und als Wesenseigenschaften sind sie



auch Merkmale, Zeichen, die sie von
allen anderen menschlichen
Gemeinschaften unterscheiden,
selbst wenn in diesen der Name
Christi ausgesprochen wird.«24

9. Katholiken und getrennte Brüder
können sehr gut mitarbeiten (vgl.
Unitatis redintegratio, 12).

»Natürlich sind die Mitglieder (des
Opus Dei) katholisch, und zwar
Katholiken, die sich bemühen, ihren
Glauben konsequent zu leben. Mit
diesem Namen kann man sie
insgesamt bezeichnen, wenn man
will, aber ohne zu vergessen, daß
katholisch sein nicht bedeutet, daß
man zu einer bestimmten
Gruppierung gehört, nicht einmal im
kulturellen oder intellektuellen
Bereich, und schon gar nicht im
Bereich der Politik. Seit dem Anfang
des Werkes, und nicht erst seit dem
Konzil, haben wir uns bemüht, einen
offenen katholischen Geist zu leben:



die legitime Freiheit der Gewissen zu
verteidigen, allen Menschen, seien
sie katholisch oder nicht, in
brüderlicher Liebe zu begegnen und
mit allen zusammenzuarbeiten bei
der Lösung der vielen Fragen, die die
Welt bewegen. (…)

Gerade diese für uns so
lebenswichtige Achtung vor der
persönlichen Freiheit erklärt die
Tatsache, daß so viele spanische
Mitglieder des Opus Dei den
Gesetzentwurf über die
Religionsfreiheit in ihrem Land, so
wie er vor kurzem vorgelegt wurde,
befürworten. Selbstverständlich
handelt es sich dabei um eine
persönliche Stellungnahme, wie auch
diejenigen ebenso persönlich
Stellung nehmen, die den
Gesetzentwurf kritisieren. Aber alle
haben aus dem Geist des Opus Dei
gelernt, die Freiheit zu lieben und die
Menschen aller Bekenntnisse zu
verstehen.«25



10. Katholiken und getrennte Brüder
sollen aus dem Wunsch zur
Vereinigung mit Christus die Einheit
suchen (vgl. Unitatis redintegratio,
19).

»Ihr wißt, wie offen unsere
Sichtweise ist und welche Liebe wir
immer denjenigen entgegengebracht
haben, die unseren Glauben nicht
mit uns teilen, die nicht zur einen,
heiligen, katholischen, apostolischen,
römischen Kirche gehören. Von
Anfang an haben wir diese Seelen zu
Freunden gehabt, und oftmals waren
sie Mitarbeiter unserer apostolischen
Arbeit (…).

Ich habe euch hin und wieder
erzählt, wie wir vor zwanzig Jahren
offiziell beim Heiligen Stuhl um die
Erlaubnis nachgesucht haben,
Nichtkatholiken und sogar
Nichtchristen als Mitarbeiter in
unser Werk aufzunehmen. Die erste
Antwort war, das sei unmöglich. Ich



bestand nochmals darauf, und die
Antwort war ein dilata, was einer
Anerkennung der Berechtigung
unserer Bitte gleichkam, während
man uns gleichzeitig riet, noch
abzuwarten. 1950 kam schließlich
die Zustimmung. So war das Werk
die erste Institution der katholischen
Kirche, die ihre Arme brüderlich für
alle Menschen öffnete, ohne sie nach
ihrem Glaubensbekenntnis oder
ihrer Konfession zu unterscheiden.

Wir haben nie jemanden
abgewiesen, wir haben alle mit der
Liebe Christi und mit einer
menschlichen Zuneigung
aufgenommen, die sie oft nicht
einmal unter ihresgleichen gefunden
haben, und sie haben sich an unserer
Seite wohlgefühlt, weil sie sahen, daß
wir ihre Freiheit achteten, daß wir
sie schätzten, daß wir sie
verstanden.«26



»›Wie steht das Opus Dei zum
Ökumenismus‹, fragten Sie
außerdem. Im vergangenen Jahr
habe ich einem französischen
Journalisten von einer Begegnung
mit Johannes XXIII. erzählt, und
diese Anekdote hat meines Wissens
ein Echo selbst in den Publikationen
unserer getrennten Brüder ausgelöst.
Damals sagte ich unter dem Eindruck
seiner väterlichen Liebenswürdigkeit
zu Papst Johannes: ›Heiliger Vater,
im Werk haben schon immer alle
Menschen, ob sie nun katholisch sind
oder nicht, einen Platz gefunden, an
dem sie sich wohlfühlen; den
Ökumenismus habe ich nicht erst
von Eurer Heiligkeit gelernt.‹ Und
Papst Johannes lachte gerührt, denn
es war ihm bekannt, daß der Heilige
Stuhl dem Opus Dei bereits im Jahre
1950 die Erlaubnis gegeben hatte,
Nichtkatholiken und selbst
Nichtchristen als Mitarbeiter
aufzunehmen.



In der Tat, nicht wenige unserer
getrennten Brüder, unter ihnen auch
Geistliche und sogar Bischöfe
verschiedener Konfessionen, fühlen
sich vom Geist des Opus Dei
angezogen und arbeiten in unseren
apostolischen Unternehmungen mit.
Und im gleichen Maße wie sich diese
Kontakte verstärken, mehren sich die
Zeichen von Sympathie und
herzlichem Verständnis, weil die
Mitglieder des Opus Dei es als
Zentrum ihrer Spiritualität
betrachten, verantwortungsbewußt
jene Anforderungen und Pflichten zu
leben, die für den Christen aus der
Taufe erwachsen.

Der Geist und die Arbeitsweise des
Opus Dei tragen in der Tat wesentlich
zur Begegnung bei. So etwa der
Wunsch, nach christlicher
Vollkommenheit zu streben und
apostolisch zu wirken gerade durch
die Heiligung der eigenen
beruflichen Arbeit, unser Leben



mitten in den irdischen Realitäten,
die – bei voller Achtung vor ihrer
Eigengesetzlichkeit – durch Geist und
Liebe kontemplativ lebender
Menschen beseelt werden, der
Vorrang, den wir in unserer Arbeit
der menschlichen Person, dem
Wirken des Heiligen Geistes im
Menschen und der Achtung vor der
aus der Gotteskindschaft
stammenden Würde und Freiheit des
Christen beimessen und schließlich
die Tatsache, daß wir, innerhalb der
notwendigen Achtung vor dem
Gemeinwohl, gegen jede
monolithische und
institutionalistische Auffassung vom
Laienapostolat die Legitimität der
Eigeninitiative verteidigen. In all
dem finden unsere getrennten
Brüder seit Jahren einen guten Teil
jener theologischen Voraussetzungen
praktisch gelebt vor, auf die sie und
wir Katholiken berechtigterweise so
viele ökumenische Hoffnungen
setzen.«27



11. Die Kirche weiß sich verbunden
mit dem Stamm Abrahams (vgl.
Nostra aetate, 4).

Dialog zwischen dem seligen
Josemaría und einem bärtigen
jungen Mann während eines
Beisammenseins mit vielen
Menschen in Caracas (Venezuela) am
14. Februar 1975:

»Vater, mit allem Respekt …«

»Mit allem Respekt und mit einem
Bart …«

»Aber mit einem Bart, der wieder
gestutzt werden muß …«

»Er steht dir gut, mein Sohn …«

»Danke, Vater. – Ich bin Jude.«

»Ich liebe die Juden über alles. Denn
über alles liebe ich Jesus Christus,
und der ist Jude. Ich sage nicht: war,
sondern ist. Denn Jesus Christus heri
et hodie, ipse et in saecula. Jesus



Christus lebt, und er ist Jude wie du.
Und die zweite Liebe meines Lebens
ist eine Jüdin, die seligste Jungfrau,
die Mutter Jesu Christi. Also schaue
ich auf dich voller Liebe; fahre fort.«

»Ich glaube, Vater, Sie haben meine
Frage schon beantwortet.«

Während eines Beisammenseins in
Santiago de Chile am 5. Juli 1974
stand ein junges Mädchen auf und es
entwickelte sich folgender Dialog mit
dem seligen Josemaría:

»Vater, ich bin Jüdin, aber ich glaube
an die katholische Religion. Mein
glühender Wunsch ist es, katholisch
zu werden, aber ich bin
minderjährig, und meine Eltern
erlauben es mir nicht.«

»Schau, ich werde dir etwas sagen,
das dich sehr froh machen wird. Ich
muß dir sagen, daß die erste Liebe
meines Lebens ein Jude ist: Jesus,
Jesus von Nazareth. Von deiner



Rasse! Und die zweite, die heilige
Maria, Jungfrau und Mutter; Mutter
dieses Juden und meine Mutter und
deine Mutter. Ist das gut so? Und
dann sage ich dir: Sei sehr gut zu
deinen Eltern, hab Geduld, bete,
begehre nicht auf, ist das klar?

Und der Herr von Nazareth, der Jude
Jesus, Jesus, der König aller Herzen
und aller Willen, wird deine Eltern
dazu bewegen, dich ruhig und
gelassen den Weg gehen zu lassen,
den du schon verborgen in deinem
Herzen trägst, diese vita abscondita
cum Christo in Deo.

Hab deine Eltern sehr gern, und
lerne unterdessen die Lehre Jesu
Christi. Bete, bete, meine Tochter. Die
Wunschtaufe hast du schon. Bete
und kritisiere nie deine Eltern. Denn
das ist sehr klar: Du mußt sie aus
ganzer Seele lieben und das durch
Taten zeigen. Einverstanden?«

»Ja, Vater.«



»Du wirst eine gute Tochter Christi
sein, wenn du eine gute Tochter
deiner Eltern bist.«

Epilog

Ein besonderes Anliegen für den
Gründer des Opus Dei war von
Anfang an die Notwendigkeit eines
eigenverantwortlichen Apostolates
der Laien auch als Voraussetzung
eines authentischen Ökumenismus –
entsprechend den Impulsen des
Konzils (vgl. Unitatis redintegratio, 5;
Apostolican actuositatem, 2–4). Er
wandte sich einerseits immer wieder
gegen die früher noch häufigere
Vorstellung, das Apostolat der Laien
sei einfach eine von oben nach unten
durchorganisierte Seelsorgetätigkeit,
und betonte gleichzeitig die
notwendige feinfühlige
Verbundenheit mit der Hierarchie.28

Das individuelle Apostolat ist
notwendige Voraussetzung des
gemeinschaftlichen Apostolates. Der



erste Weg der Evangelisierung ist das
Zeugnis des persönlichen
christlichen Lebens – so stellt auch
Papst Paul VI. in der Enzyklika
Evangelii nuntiandi fest.
Perfektionistisch durchorganisierte
Strukturen, erstarrte Verbände mit
etablierten Funktionären,
ungesunder Parlamentarismus und
Gremienfetischismus scheinen
gerade bei uns in Deutschland
manchmal schon die Ansätze einer
Neuevangelisierung zu behindern.
Erneuerung und apostolische
Ausstrahlung muß anders beginnen:
nicht so wie dies mit dem Etikett
»Kirche von unten« oft gefordert
wird (im Sinne billiger Klischees des
Klassenkampfes): gegen »oben«,
aufmüpfig, deklamatorisch und mit
besserwisserischen Forderungen für
andere, vielmehr besser: »von
innen«, so daß wirklich der einzelne
bei sich selbst anfängt, sich zu
erneuern und umzukehren – in
seinem unmittelbaren Umfeld,



besonders in Familie und Beruf, wo
sich ihm greifbare und erfüllbare
Gestaltungsmöglichkeiten und
Pflichten darbieten. Ökumenische
Effizienz setzt voraus, daß es
Menschen gibt, die ohne plakativ zu
wirken, ganz natürlich den Glauben
zu verwirklichen suchen und ihn
anderen mitteilen – zuerst durch die
eigene Lebensführung, erst an
zweiter Stelle durch das Wort und
ganz zuletzt durch organisierte
Aktionen. So hat das persönliche
Apostolat der Freundschaft und des
Vertrauens den Vorrang. »Wäre der
Vollzug sozialer Handlungen in der
Gemeinde, im katholischen Verband
oder in der Gruppe der einzige oder
auch nur der wichtigste aktuelle
Kristallisationspunkt und Anlaß
christlichen Zeugnisses, dann wären
nicht Taufe oder Firmung des
einzelnen Christen, sondern Präsenz
und Wirken der ›Hauptamtlichen‹
sowie das strukturell verfaßte



kirchliche Kollektiv in Gemeinde
oder Verband das Entscheidende.«29

Ein weiteres Anliegen des Seligen sei
besonders hervorgehoben: Das
Miteinander von christlicher Einheit
und Liebe zur Wahrheit – ähnlich
wie es auch im Ökumenismusdekret
erklärt wird (vgl. Unitatis
redintegratio, 11).

Das entscheidende Kennzeichen der
ersten Christen war ihre Einheit in
der Liebe. Weniger an bestimmten
anderen Tugenden konnte man sie
gleich erkennen, an Werthaltungen,
die sie auch besaßen und die
zweifellos auch wichtig und
hervorragend sind. Doch was an
ihnen besonders auffiel und
überzeugend wirkte, war ihr
Miteinander: Seht wie sie einander
lieben!

Aber: Eine solche Liebe, christlich-
übernatürliche Liebe, ist alles andere
als ein unklares Gefühl, sie hat nichts



zu tun mit Sentimentalität und
Illusion. Von ihrem Wesen her ist sie
caritas ordinata, auf ein klares Ziel
hingerichtet. Glaube und Liebe sind
untrennbar. Somit gilt: Liebe ohne
Orientierung an der Wahrheit ist
blind, ist unecht. In allen
Einheitsaufforderungen des Neuen
Testamentes wird immer auch an die
Wahrheit appelliert; die Kirche ist ja
die Säule und Grundfeste der
Wahrheit (1 Tim 3,15). Wahre Liebe
zur Kirche muß sich auf die
Wirklichkeit beziehen, wie sie
Christus begründet und geoffenbart
hat und wie sie letztlich nur mit den
Augen des Glaubens zu erkennen ist
– sie richtet sich nicht auf ein
selbstkonstruiertes Ideal oder
verzerrtes Wunschbild. Sie kann
auch nicht verzichten auf ein
qualitätsbewußtes Apostolat.

Dieser unlösliche Zusammenhang
zwischen Einheit und Wahrheit ist
vom Papst immer wieder betont



worden: »Die von Gott gewollte
Einheit kann nur in der
gemeinsamen Zustimmung zur
Unversehrtheit des Inhalts des
geoffenbarten Glaubens Wirklichkeit
werden. Was den Glauben betrifft,
steht der Kompromiß im
Widerspruch zu Gott, der die
Wahrheit ist.«30 Frühere Aussagen
dazu sind in der Enzyklika Ut unum
sint zusammengefaßt: »Die
Konstitution Lumen Gentium
schreibt in einer Grundsatzaussage,
die das Dekret Unitatis redintegratio
aufgreift, daß die einzige Kirche
Christi in der katholischen Kirche
fortbesteht. Das Dekret über den
Ökumenismus unterstreicht die
Gegenwart der Fülle (plenitudo) der
Heilsmittel in ihr. Die volle Einheit
wird dann Wirklichkeit werden,
wenn alle an der Fülle der
Heilsmittel teilhaben werden, die
Christus seiner Kirche anvertraut
hat.«31



Für den Fortschritt auf dem Weg zur
Einheit sind weniger immer neue
Kommissionen, Resolutionen,
Programme und Massenaktionen
wichtig, als vielmehr zuerst die
innere Erneuerung und Heiligung.
Dabei kann uns der Blick auf den
seligen Josemaría Escrivá besonders
ermutigen. Denn das Wirken Gottes
im Leben seiner Heiligen kann nach
den Worten von Johannes Paul II.
zum Paradigma für sein Wirken für
die Einheit in den christlichen
Gemeinschaften werden: »Dort, wo
der aufrichtige Wille zur Nachfolge
Christi besteht, gießt der Geist seine
Gnade oft auf anderen als den
gewöhnlichen Pfaden aus. Die
ökumenische Erfahrung hat uns dies
besser begreifen lassen. Wenn es die
Gemeinschaften in dem inneren
geistlichen Raum, den ich
beschrieben habe, tatsächlich fertig
bringen, sich zur Suche nach der
vollen und sichtbaren Gemeinschaft
›zu bekehren‹, wird Gott für sie das



tun, was er für ihre Heiligen getan
hat. Er wird die aus der
Vergangenheit ererbten Hindernisse
überwinden und wird die
Gemeinschaften auf seinen Wegen
führen, wohin er will: zur sichtbaren
koinonia, die zugleich Lobpreis
seiner Herrlichkeit und Dienst an
seinem Heilsplan ist.«32

Anmerkungen

1 Josef Kardinal Ratzinger, Wollen,
was Gott will. Der selige Josemaría
Escrivá, in: K. M. Becker, J. Eberle,
(Hrsg.), Die Welt – eine Leidenschaft.
Chance und Charisma des Seligen
Josemaría Escrivá, St. Ottilien 1993,
S. 10–17.

2 Peter Berglar, Opus Dei. Leben und
Werk des Gründers, 3. erw. Auflage,
Köln 1992; Salvador Bernal, Msgr.
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Aufzeichnungen über den Gründer
des Opus Dei, Köln 1978; François
Gondrand, Au pas de Dieu. Josemaría



Escrivá de Balaguer, fondateur de
l’Opus Dei, Paris 1982; Dennis
Helming, Fußspuren im Schnee, St.
Ottilien 1991; Fernándo Ocáriz, El
Beato Josemaría Escrivá de Balaguer
y la teología, Scripta Theologica 26
(1994) 977–991; Alvaro del Portillo,
Über den Gründer des Opus Dei, Köln
1996; Ders., Una vida para Dios:
Reflexiones en torno a la figura de
Monseñor Josemaría Escrivá de
Balaguer; Discursos, Homilías y otros
escritos, Madrid 1992; Claudio Sorgi,
Il Padre. Josemaría Escrivá de
Balaguer, Casale Monferrato 1992;
Andrés Vázquez de Prada, Der
Gründer des Opus Dei Josemaría
Escrivá, Köln 2001; Verschiedene,
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Madrid 1994.

3 Pedro Rodríguez, Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer y Albás.
Fundador y primer Gran Canciller de
la Universidad de Navarra (1902–
1975), in: La personalidad del Beato



Josemaría Escrivá de Balaguer,
Pamplona 1994, S. 23–56;
Verschiedene, Josemaría Escrivá de
Balaguer y la Universidad, Pamplona
1993; Verschiedene, Homenaje a
Mons. Escrivá de Balaguer,
Pamplona 1986.

4 Jutta Burggraf, Fernando Ocáriz,
Abba Vater. Als Kinder Gottes leben
nach der Lehre des seligen Josemaría
Escrivá, Köln 1999.

5 Vgl. Vatikanum II, Unitatis
Redintegratio, 11.

6 Vgl. Paul VI. über wahren und
falschen Pluralismus in der
Generalaudienz vom 28.8.1974,
L’Osservatore Romano (1974) Nr. 36,
S. 1–2; Grenzen des theologischen
Pluralismus, L’Osservatore Romano
12.8/1.9./2.9.1977; dt. Ausgabe
21.9.1979, Nr. 38.

7 Unitatis Redintegratio, 11.



8 »Du hast recht: es gibt Katholiken,
die praktizieren und fromm sind in
den Augen der Leute und vielleicht
auch wirklich ehrlich – aber sie
stellen sich naiv in den Dienst der
Kirchenfeinde … Unter so
verschiedenen und von ihnen
mißverstandenen Begriffen wie etwa
›Ökumenismus‹, ›Pluralismus‹ oder
›Demokratie‹ hat sich in ihr eigenes
Zuhause der ärgste Feind
eingeschlichen: die
›Unwissenheit‹« (Die Spur des
Sämanns, 359).

9 Brief vom 31.5.1954.

10 Brief vom 2.10.1939.

11 Freunde Gottes, 32.

12 Gespräche, 44.

13 Loyal zur Kirche, Homilie vom
4.6.1972, in: Antworten,
Schriftenreihe der Karlskirche, Heft
7, Wien 1991, S. 8–9.



14 Die Spur des Sämanns, 358.

15 Aus einem Beisammensein am
11.5.1965.

16 Loyal zur Kirche, S. 17–18

17 Aus einem Text des Seligen,
veröffentlicht am Tag seiner
Seligsprechung, dem 17. Mai 1992, in
der Madrider Tageszeitung ABC.

18 Die Spur des Sämanns, 751.

19 Die Spur des Sämanns, 643.

20 Freunde Gottes, 227.

21 Freunde Gottes, 226.

22 Gespräche, 1.

23 Loyal zur Kirche, S. 8–9.

24 Loyal zur Kirche, S. 6 mit Zitat
Thomas von Aquin, S. th. III, q. 64 a 2
ad 3.

25 Gespräche, 29.



26 Brief vom 24.10.1965.

27 Gespräche, 22.

28 Vgl. Gespräche, 21; Ateneo
Romano della Santa Croce (Hrsg.),
Santità e mondo. Atti del Convegno
teologico di studio sugli
insegnamenti del beato Josemaría
Escrivá (Roma, 12–14 ottobre 1993),
Rom 1994, S. 240; Luis Alonso, La
vocación apostólica del cristiano en
la enseñanza de Mons. Escrivá de
Balaguer, Scripta Theologica 13
(1981) 567–628.

29 Stephan Puhl, Apostolat als
Herausforderung im Alltag, in:
Becker, Eberle (Hrsg.), Die Welt –
eine Leidenschaft, S. 103.

30 Johannes Paul II., Enzyklika Ut
unum sint, 18.

31 Ebd., 86.

32 Ebd., 84.



Karl Braun: Der Ökumenismus bei
Josemaria Escriva. In: Josemaría
Escrivá, Profile einer
Gründergestalt, Hrsg von César
Ortiz, Adamas Verlag, Köln 2002

Erzbischof Dr. Karl Braun,
emeritierter Erzbischof von
Bamberg (2002)

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/der-okumenismus-bei-josemaria-
escriva/ (16.12.2025)

https://opusdei.org/de/article/der-okumenismus-bei-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/de/article/der-okumenismus-bei-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/de/article/der-okumenismus-bei-josemaria-escriva/

	Der Ökumenismus bei Josemaría Escrivá

