
opusdei.org

Der jugendliche
Geist des heiligen
Josefmaria

Eins der charakteristischen,
gleichzeitig aber wenig
beachteten Phänomene des 20.
Jahrhunderts, in welchem
bekanntlich das ganze Leben
des heiligen Josefmaria verlief,
ist eindeutig die neue Rolle, die
der Jugend in Kultur und
Gesellschaft zugestanden
wurde und die sie auch
akzeptierte.

26.04.2003



Eins der charakteristischen,
gleichzeitig aber wenig beachteten
Phänomene des 20. Jahrhunderts, in
welchem bekanntlich das ganze
Leben des heiligen Josefmaria
verlief, ist eindeutig die neue Rolle,
die der Jugend in Kultur und
Gesellschaft zugestanden wurde und
die sie auch akzeptierte. Ganz
allgemein kann man sagen, daß die
Jugendlichen in diesem Jahrhundert
nach und nach zum Vorbild
schlechthin wurden – eine bis dahin
ungekannte Erscheinung. Und, was
noch ungewöhnlicher ist, dieser
Entwicklung wird ein bestimmtes
Jahr und sogar ein bestimmter
Monat zugewiesen: Mai 1968.

Die Bewegung, die diesem Zeitraum
zuzuordnen ist, hat wahrhaftig einen
revolutionären Charakter. Daher
sprechen wir von ihr auch als der
„Studentenrevolte der 68er“.
Erstaunlich daran ist, daß es sich um
eine „verspätete Revolution“ handelt,



die auftritt, als die revolutionäre Ära
als solche bereits zu Ende ist.
Gleichermaßen fällt das von
Fernando Inciarte so hellsichtig
festgestellte Paradoxon ins Auge, daß
es sich bei einigen ihrer Aspekte – so
im Bereiches der Sexualität – um die
einzige Revolution handelt, die dem
ursprünglichen marxistischen
Modell wirklich entspricht, denn
diesem zufolge stellt jede Revolution
eine Verschiebung im technisch-
wissenschaftlichen Gerüst der
Gesellschaft (Struktur/Unterbau) dar,
welche in ihrem sozialen Gefüge
(Überstruktur/Überbau) eine
radikale Umorientierung verursacht.

Hannah Arendt hat richtig bemerkt,
daß die Idee der Revolution typisch
für die Moderne ist. Sie gründet
nämlich auf einem linear
progressiven Zeitmodell, welches
erst zu Beginn der Aufklärung
Eingang in das europäische
Bewußtsein findet. Jedoch kann man



auch schon im klassischen Altertum,
dessen zeitliches Schema eher
kreisförmig war, Spuren entdecken,
welche sich Jahrhunderte später in
dem neu entwickelten Konzept von
Revolution wiederfinden. Dies trifft
überraschenderweise mehr auf Rom
als auf Griechenland zu. Es handelt
sich vor allem um ein
ununterbrochenes Auftreten der
Jugendlichen (der neoi) in der
Öffentlichkeit, mit allen
Mentalitätverschiebungen, die ein
solcher Einbruch nach sich zieht.
Trotzdem bewirkt die zyklische
Auffassung des zeitlichen
Geschehens daß alle Neuerungen, die
die Jugend initiiert, vorhersehbar
und im Letzten eine Wiederholung
sind. Darüberhinaus ist das
Jugendalter für die antike Welt eine
Art Krankheit, gekennzeichnet von
Unreife und mangelnder Erfahrung,
die der Fluß der Zeit, der sie
entstehen läßt, am Ende selber heilt.



Nur die Neuheit, die mit der
modernen Vorstellung von
Revolution assoziiert wird, beinhaltet
eine radikale Neuerung, die
zusammenhängt mit dem Neubeginn
und der Originalität, welche nun der 
Zukunft zugesprochen werden. So
wie für Platon das Optimum immer
im Anfang lag, so ist jetzt das
Zukünftige die Epoche des Besseren,
und dessen Hauptakteure sind
natürlich die jungen Menschen.
Nicht nur wird alles Vergangene als
überholt angesehen, sondern die
Gegenwart selbst wird schon alt
geboren, weil sie im Vergleich zum
Keim des Kommenden ein
nachgeborenes Kind der
Vergangenheit ist. Obwohl der
Beginn einer solchen
modernistischen Wertung schon in
der Romantik festzustellen ist, bleibt,
gesellschaftlich gesehen, das
klassische Konzept in vielerlei
Hinsicht bis zur Mitte des 20.
Jahrhunderts gültig. Von da an wird



diese Auffassung von Geschichte, die
dem Vergangenen zugewendet ist,
von Heideggers Futurismus ersetzt,
durch den die Vorherrschaft der
Präposition „um zu“ der bis dahin
überlegenen Präposition „seit“ den
Rang abläuft. War nun das Endziel
dieser Projektion auf das Zukünftige
für Martin Heidegger nichts anderes
als der Tod (das Dasein als Sein zum
zum Tode), so behauptet Herbert
Marcuse, der Denker, der die 68er
Revolution am unmittelbarsten
beeinflußt hat, daß das Ziel durch
das Ende der Utopie gegeben ist. Dies
bedeutet keineswegs ihr
Verschwinden oder ihren Abschluß,
sondern ihre definitive
Verwirklichung, wodurch sie aber
letztendlich den Charakter einer
Utopie verliert.

Der Linie des klassischen Marxismus
entsprechend scheint in den 70er
Jahren durch, daß die Utopie sich
durch einen Überfluß an



Verbrauchsgütern verwirklichen soll,
so daß die Herrschaft des Menschen
über den Menschen nicht mehr nötig
ist, sondern von der Herrschaft des
Menschen über die Natur abgelöst
wird. Wir erleben also die
Freisetzung des hedonistischen
Konsumrausches, der einhergeht mit
der sexuellen Permissivität. Diese
wird einerseits durch die
Verbreitung der Verhütungsmittel,
andererseits durch die Krise der
ethischen Bildung in vielen
Erziehungseinrichtungen gefördert.
Letztere resultiert aus dem Verlust
der bis dahin unangetasteten
Autorität der älteren Generationen,
welche sich aufgrund ihrer
Mentalität selbst als unfähig
ansehen, mit den neuen Tendenzen
Schritt zu halten, die in eine völlig
veränderte Zukunft weisen.

Wenn diese Kennzeichen sogar bis
heute ihre aggressiven Spuren
hinterlassen, warum spricht man



stereotyp vom „Scheitern der 68er“?
Diese Fragestellung zeigt, daß man
an eine Revolution, die vollkommen
atypisch begann und auch endete,
dieselben Erwartungen stellte wie an
die konventionellen Revolutionen.
Und diese - nicht jene! - sind in der
Tat alle gescheitert, an erster Stelle
die Französische Revolution. Von ihr
kann man mit Sicherheit sagen, daß
die Revolution ihre Kinder frißt,
wobei es besser wäre zu sagen, daß
sie ihre Eltern frißt. Im Unterschied
dazu bewirkt die von 68 einen
tiefgehenden Mentalitätswandel, der
bis in unsere Tage hineinreicht. Wir,
die wir an jenen Protestaktionen
teilnahmen, bestanden damals
darauf, daß es keineswegs um den
Versuch ging, Veränderungen in
Politik und Wirtschaft
herbeizuführen. Vielmehr erhoben
wir den Anspruch, diese Bereiche an
den ihnen zukommenden
zweitrangigen Platz zu verweisen,
um so einer freieren und



spontaneren persönlichen
Lebensgestaltung den Weg zu
bahnen. Damals begann sich ein
Aspekt der postmodernen
Gesellschaft zu zeigen, den ich
einmal „die neue Empfindsamkeit“
genannt habe. Natürlich wurde diese
tiefgehende Veränderung von den
verschiedenen Akteuren
unterschiedlich verstanden. Einige
von uns sind bis heute der Meinung,
daß die vorherrschenden
Strömungen vom christlichen
Standpunkt aus nicht gerade die
vorteilhaftesten waren. Aber es nicht
der Sinn dieses Beitrags, eine
Wertung in dieser Richtung
vorzunehmen.

Hier ist von Interesse, daß die
zwischen 1928 und 1975 liegende
Gründungszeit des Opus Dei zu
einem großen Teil mit der
geschichtlichen Epoche
zusammenfällt, in der die jungen
Generationen zur Avantgarde des



sozialen und kulturellen Lebens
werden – man denke zum Beispiel an
den bedeutsamen und mehrfachen
Einfluß der Jugendbewegung. Alle
diese Phänomene laufen
providentiell zusammen mit der
besonderen Sorge, die der heilige
Josefmaria für die Bildung der
Jugend trug, speziell für die
Mitwirkung der Jugendlichen am
christlichen Reifungsprozeß ihrer
Altersgenossen. Allerdings entsprach
sein Einsatz – wie im übrigen viele
andere Vorgehensweisen im Opus
Dei – in keiner Weise einem
geschichtlichen Opportunismus,
denn er existierte schon, bevor das
genannte Phänomen deutlich
erkennbar wurde.(...).

Interessanterweise warnte der
heilige Josefmaria bereits 1967 in
einem Interview die Studenten vor
der begrenzten Wirksamkeit einer
nur oberflächlichen Sorge um die
gesellschaftliche Solidarität und vor



den Risiken, die eine Politisierung
der Universität mit sich bringt:
„Allzuoft erschöpft sich die von
Ihnen erwähnte Solidarität im
bloßen Gerede und in
unfruchtbarem oder gar
schädlichem Theater. Für mich
besteht der einzige Maßstab echter
Solidarität im Tun, das den
Mitmenschen dient. Ich weiß von
Tausenden von Studenten in Spanien
und in anderen Ländern, die darauf
verzichtet haben, sich ihre eigene
kleine Welt aufzubauen, und die sich
stattdessen in Bildungsstätten,
Einrichtungen der Sozialhilfe usw.
mit der Bereitschaft und Freude der
Jugend ganz ihren Mitmenschen
widmen, indem sie sich bemühen,
ihre berufliche Arbeit dort,
menschlich gesehen, so vollkommen
wie möglich zu
verrichten.“ (Gespräche mit Msgr.
Escrivá de Balaguer, Nr. 75) Für das
Spanien am Ende der 60er Jahre
waren folgende Worte besonders



aktuell: „Wenn in einem Land
keinerlei politische Freiheit herrscht,
dann kann es sein, daß die
Universität entartet, daß sie aufhört,
eine gemeinsame Stätte für alle zu
sein, und sich in ein Schlachtfeld
entgegengesetzter Meinungsgruppen
verwandelt.

Aber dennoch wäre es meiner
Ansicht nach besser, diese Jahre für
eine ernsthafte Ausbildung zu
verwenden und so eine wirklich
soziale Denkweise heranzubilden,
damit diejenigen, die später einmal
die leitenden Stellungen innehaben -
das sind die heutigen Studenten -,
sich nicht in derart pathologischer
Weise der persönlichen Freiheit
entgegenstellen. Wenn sich die
Universität in einen Ort verwandelt,
wo die konkreten politischen
Probleme debattiert und entschieden
werden, hat das leicht zur Folge, daß
jede ausgeglichene akademische
Atmosphäre verlorengeht und sich



die Studenten an ein übertriebenes
Gruppendenken gewöhnen; auf diese
Weise werden Universität und
Nation niemals das chronische Übel
des Totalitarismus - gleich welcher
Prägung - überwinden.“ (Ebd., Nr. 77)

Die Unruhe, die Josemaría Escrivá
hinsichtlich der christlichen Bildung
der Jugend hatte, wurzelte in seinem
Gründerbewußtsein von der
allgemeinen Berufung zur Heiligkeit,
ohne Unterschied des Berufes, der
gesellschaftlichen Stellung oder des
Alters. Er betrachtet daher das
Jugendalter nicht als eine bloße
Vorbereitung auf die Phase der Reife,
in der es dann gilt, sich in den
menschlichen und übernatürlichen
Tugenden zu üben. Diese Tugenden
müssen schon eingeübt werden,
sobald der Gebrauch der Vernunft
erlaubt, der eigenen Existenz
selbstständig eine Richtung zu geben.
Der Ruf zur persönlichen Heiligkeit
beginnt schon in der Jugend, ja selbst



schon im Kindesalter, ein Echo in uns
zu finden. Als ich mit dreizehn oder
vierzehn Jahren zum ersten Mal ein
Zentrum des Opus Dei betrat, hörte
ich zum ersten Mal von christlicher
Heiligkeit reden, und zwar nicht so,
als sei sie ein Ideal für einige wenige,
die es als Erwachsene oder im Alter
erreichen würden, sondern als eine
drängende Forderung, der auch ich
mich stellen mußte. Und das zu
einem Zeitpunkt, als ich gerade erst
anfing mir darüber Gedanken zu
machen, daß ich eigentlich kein Kind
mehr war, obwohl fast alle
Menschen in meiner Umgebung mit
mir umgingen, als wäre ich jemand,
der keine besonderen
Verpflichtungen hatte.

Damals geschah es z.B. daß mir ein
anderer Junge meines Alters sagte, er
halte jeden Tag eine Viertelstunde
betrachtendes Gebet, indem er das
Evangelium oder einige Punkte des 
Weges las. Er schlug mir vor, mich



dieser frommen Sitte anzuschließen,
die zwar Tradition hatte, aber
deshalb nicht weniger bei den
jungen Leuten jener Jahre in
Vergessenheit geraten war. Das war
gegen Mitte der 50er Jahre. Unter
dem damaligen autoritären Regime
in Spanien sprach man selten in der
Öffentlichkeit – auch nicht in kleinen
Gruppen – über politische
Angelegenheiten, ideologische
Fragen oder selbst kulturelle
Themen. Um so mehr begeisterte es
mich, daß in dieser winzigen
Wohnung der Padilla-Straße im
Madrider Viertel Salamanca Themen
zur Sprache kamen, von denen ich
noch nie etwas gehört hatte. Und das
in aller Freiheit und mit allem
Respekt für die Einstellung der
einzelnen Gesprächsteilnehmer. So
wurde z.B. über die im Entstehen
begriffene Europäische
Gemeinschaft gesprochen und der
mögliche Beitritt Spaniens diskutiert.
In meiner Familie und in der Schule



wurde das Christentum einzig und
allein vom Aspekt der Frömmigkeit
her verstanden, und so begann ich
nur langsam, mich seinen
historischen und gesellschaftlichen
Dimensionen zu nähern. Vor allem
wurde mir nach und nach bewußt,
daß die christlichen Laien eine
Verantwortung für die freie
Entfaltung des öffentlichen Lebens in
ihrem Land tragen. Da seither fast
ein halbes Jahrhundert vergangen
ist, kann ich ohne weiteres
behaupten, daß jene Saat, die ich mit
Staunen und Neugier empfing, eine
Schlüsselrolle in meiner
Persönlichkeitsbildung
eingenommen hat.

Ich erinnere mich noch heute an
jenes intellektuelle Ambiente, in dem
die Ereignisse von 1956
ausgesprochen durchdacht und klug
kommentiert wurden. Was damals in
Spanien an den Universitäten ablief,
kann als erstes Anzeichen für die



Studentenunruhen gelten, die in der
zweiten Hälfte der sechziger und der
ersten der siebziger Jahre geradezu
explosionsartig ausbrachen. Diese,
auf die ich mich zu Anfang bezogen
habe, standen in anderen
europäischen Staaten und in
Amerika in Zusammenhang mit
einer weniger aufreibenden
politischen Problematik. Jedenfalls
waren Jugendliche, die kaum älter
waren als ich, an jenen Ereignissen
beteiligt – nicht ohne persönliches
Risiko –, und sie standen dazu ohne
Fanatismus und dogmatische
Ansprüche. Was sie insgesamt zu den
sozialen Problemstellungen
äußerten, überraschte mich durch
seine Reife und Klugheit.

Jene apostolische und kulturelle
Jugendarbeit wurde von
Jugendlichen für Jugendliche
verwirklicht. Es war ganz
offensichtlich, daß diese nicht durch
Erwachsene gegängelt wurden, so als



spielten sie im Grunde nur eine allen
sattsam bekannte Statistenrolle, wie
ich es von manchen anderen
katholischen Bewegungen dieser Zeit
her kannte.

Ich könnte meine persönlichen
Erfahrungen mit der apostolischen
Arbeit des Opus Dei in der zweiten
Hälfte der Fünfzigerjahre mit
wenigen Worten dahingehend
zusammenfassen, daß ich den
Eindruck hatte, ein Umfeld gefunden
zu haben, wo die jungen Leute sich
selbst ernst nahmen. War das nun
Zufall? Keineswegs, auch wenn ich
die tieferen Beweggründe für diesen
Eindruck erst Jahre später verstehen
sollte.

Die außerordentlich hohe
Wertschätzung, die der heilige
Josefmaria den jungen Menschen
entgegenbrachte, war in keinster
Weise opportunistisch oder als Taktik
konzipiert. Er wollte dadurch nicht



unsere Gunst gewinnen. Es ist eine
Tatsache, daß ein großer Teil der
jungen Männer, die in jenen Jahren
mit dem Apostolat des Opus Dei in
Berührung kamen, sich übermäßig
gefordert oder sogar belästigt fühlte
– so wie es bis heute der Fall ist. Sie
wurden dort nämlich ganz eindeutig
mit ihren persönlichen und
gesellschaftlichen Verpflichtungen
konfrontiert, so daß einige kein
zweites Mal ein Haus des Opus Dei
betraten. Sie konnten die Last der
Verantwortung, die sich im Kontakt
mit den Bildungsmitteln des Werkes
auf ihre Schultern legte, nicht tragen.
Es wurde von ihnen nicht mehr und
nicht weniger verlangt, als sich aus
eigenem Antrieb mit Gott zu
befassen und dies konkret zu tun,
indem sie persönlichen Umgang mit
Christus im Gebet und in den
Sakramenten pflegten. Sie wurden
angehalten, das Studium oder den
Beruf nicht als eine von außen
auferlegte Anforderung zu



betrachten, und sie sollten sich
bemühen, Apostel ihrer Freunde und
Kollegen zu werden. Außerdem war
es eindeutig ihrer freien
Entscheidung überlassen, diese
Herausforderungen anzunehmen
oder nicht. Niemand dachte daran,
sie zu drängen, all dem zu
entsprechen. Sie selbst verloren
etwas, wenn sie diesen wertvollen
Schatz ganzheitlicher und
umfassender Bildung, der ihnen
ohne Zwang angeboten wurde, nicht
zu würdigen wußten. Das war, wie
Eliot sagen würde, „zuviel
Wirklichkeit“für eine Generation von
Jugendlichen, die überbehütet und so
im Grunde kindisch geblieben war.

Trotzdem war diese Anforderung –
die von vorneherein jede
herablassende Haltung oder
Schmeicheleien ausschloß – nur die
Kehrseite einer Anziehungskraft,
deren Kern eine übernatürliche
Dimension bildete, die eine



natürliche Begeisterung nicht aus-,
sondern einschloß. Ja, ich würde es
nicht für übertrieben halten, sie als
„Faszination“ zu bezeichnen.

Ein Ausdruck aus der Feder der
heiligen Theresia von Avila kann
vielleicht die aus dieser Faszination
resultierende Haltung am besten
definieren, zumal sie die jugendliche
Komponente, die mein Thema ist, mit
einschließt: „Das Leben als
Abenteuer wagen“.

Obwohl das Opus Dei im Begriff war,
dreißig Jahre alt zu werden, bestand
der heilige Josefmaria, der unter uns
lebte wie die heilige Theresia von
Avila, als sie die Jugend ihrer Zeit
einlud, sich auf einen ungewissen,
aber begeisternden Weg zu machen,
mit Nachdruck auf einem Gedanken,
der für jeden Menschen mit
geschichtlichem Basiswissen
offensichtlich war: Drei Jahrzehnte
sind nichts für eine Institution, die



ihr Leben nach Jahrhunderten
messen wird. Der tiefe Glaube des
heiligen Josefmaria an den
übernatürlichen Charakter des
Unternehmens sah sie sogar
andauern, solange es Menschen auf
der Erde geben wird. Mit diesem
Glauben steckte er uns alle an dank
seiner spontanen und gleichzeitig
überzeugenden Einfühlsamkeit. Wir
befanden uns also in den Anfängen.
Wir waren die ersten Glieder einer
Kettenreaktion, der wir den
menschlichen Charme mitgeben
sollten, der sich auf glückliche Weise
mit der übernatürlichen
Attraktivität, die dem Werk
wesenhaft zu eigen war, verbinden
würde.

Josemaría Escrivá war damals
fünfundfünfzig Jahre alt,
wohingegen unter denen, die sich zu
den Gläubigen des Opus Dei zählten
oder kurz davor standen, es zu tun,
diejenigen überwogen, die noch



keine 25 Jahre alt waren. Diese
Alterskombination brachte eine
jugendlich geprägte Atmosphäre
hervor, die in den Häusern des Opus
Dei unverkennbar war, und die sich
radikal von der leicht düsteren und
verschlafenen Atmosphäre der
Treffpunkte sonstiger apostolischer
Bewegungen jener Zeit unterschied.
Das erste, was die Aufmerksamkeit
weckte, wenn man die Schwelle von 
Padilla überschritt, war eine Art
verhaltener Begeisterung, eine stille
Freude, die nur nach außen trat in
dem offenen Lächeln, mit dem man
als Neuankömmling in den Fluren
begrüßt wurde, sowie in der Ruhe
und Gelassenheit derer, die im
Studienraum lernten oder in der
kleinen Kapelle beteten. Die
Wohnung war modern, aber
bescheiden eingerichtet. Das
notwendige Mobiliar kontrastierte
spürbar mit dem horror vacui, der
die überladene Ausstattung der
typischen bürgerlichen Wohnungen



des Viertels Salamanca
kennzeichnete.

Es brauchte Wochen, ja Monate, bis
man begann, die tiefen Wurzeln
dieser Freude zu erahnen. Sie war –
wie es auch im Buch Der Weg steht,
das als maßgeblicher Leitfaden für
unsere ersten Schritte diente – „nicht
die eines gesunden Tieres, die wir
eine physiologische Freude nennen
könnten. Sie ist vielmehr eine
übernatürliche, die aufkommt, wenn
man alles hingibt und sich ganz den
liebenden Armen Gottes, unseres
Vaters, überläßt.“ (Der Weg, 659). Sie
entspringt dem Bewußtsein der
Gotteskindschaft, welches sich
widerspiegelt in einer inneren
Verfassung, die das Siegel der
Echtheit und des Staunens trägt:
„»Vater«, sagte mir jener Bursche, ein
guter Student der Zentraluniversität
(was mag aus ihm geworden sein?),
»ich mußte an Ihre Worte denken...,
daß ich ein Sohn Gottes bin! Und ich



überraschte mich auf der Straße,
erhobenen Hauptes, innerlich voller
Stolz... Sohn Gottes!« Ich riet ihm
ruhigen Gewissens, diesen »Stolz« zu
pflegen.“ (Ebd., 274)

Der Stil dieses kleinen Buches Der
Weg, auf das ich mich beziehe,
illustriert als solcher vorzüglich die
„jugendliche Atmosphäre“, die man
in den ersten Zentren des Opus Dei
einatmete. Wir, die wir das Buch im
beschriebenen Umfeld lasen und
betrachteten, bemerkten gar nicht,
daß der „Lebensraum“, den dieser
Klassiker der Spiritualität wiedergibt,
zu einem Großteil der studentischen
Welt, der Welt der Hochschule,
angehört. Ich vermute, daß wir als
selbstverständlich voraussetzten,
daß dieses Buch sich gerade an uns,
die damaligen Studenten der Central,
die zu der Zeit bereits Universität
von Madrid hieß, richtete. Daher war
ich kurze Zeit später nicht wenig
verwundert über das Interesse, mit



dem meine Mutter, eine gebildete
Hausfrau, aber beileibe keine
Intellektuelle, dasselbe Opus las. Und
daß selbst Azucena, die Köchin aus
Asturien, die im Haus meiner Eltern
arbeitete, ein außergewöhnliches
Interesse an demselben Buch
bekundete, so daß sie mich sogar bat,
ihr das Lesen beizubringen, damit sie
den Weg direkt, ohne Vermittler,
kennenlernen konnte. Übrigens –
und das ist ein klarer Beweis für das,
was Thomas von Aquin
„eingeborenes Wissen“ nennt –
erklärte sie, das Kindermädchen, mir
die Punkte, die sie gerade zum ersten
Mal gelesen hatte, mit einem
Verständnis und einer Tiefe, daß
diese Erläuterungen meinen
Entschluß, um die Aufnahme in das
Opus Dei zu bitten, entscheidend
mitbestimmt haben.

In den folgenden Jahren konnte ich
immer wieder feststellen, daß der
jugendliche Geist des heiligen



Josefmaria sich nicht zufälligen
Umständen oder momentanen
Stimmungen verdankte, sondern Teil
der menschlichen und christlichen
Prägung dieser Person war. Vom
Lebenslauf her würde als Beweis der
Rückgriff auf zwei posthum
veröffentlichte Werke – die Spur des
Sämanns und Im Feuer der Schmiede
– genügen, die in Rhythmus und
Tonalität dem Weg sehr ähnlich sind.
Wir könnten auch untersuchen, wie
tief und geradezu intim er das
Thema der geistlichen Kindschaft im
Buch Der Rosenkranz behandelt.
Ebenso, wie tiefschürfend und bis ins
Detail gehend in allen seinen
Schriften die Heiligung der kleinen
Dinge in der alltäglichen
Berufsarbeit bedacht und betrachtet
wird. Diese Thematik wird aber in
anderen Zusammenhängen
behandelt, so daß wir sie uns
schenken können.



Ein solcher Geist bleibt nun aber
nicht reiner Buchstabe, sondern wird
Leben. Und so hat er in das
geschichtliche Werden des Opus Dei
den Stil des Evangeliums eingeprägt,
der für uns, die ihn aus der Nähe
erlebt haben, ganz offensichtlich
war. Im Zentrum der Predigten des
heiligen Josefmaria stand fast immer
eine Szene aus dem Leben Jesu, die
außergewöhnlich plastisch und
lebendig erzählt wurde. Was jedoch
der – formlosen und
ununterbrochenen – katechetischen
Unterweisung ihren
unvergleichlichen Realismus und
ihre Authentizität verlieh, war die
Tatsache, daß dort genau das gelebt
wurde, wovon die Rede war: Einige
junge Leute umgaben einen nur
wenige Jahre älteren Meister, der mit
Einfachheit und Autorität vom Reich
Gottes sprach und sie dabei auf die
Rolle verwies, die bei seiner
Verwirklichung auf der Erde genau
ihnen zugedacht war. „Der Herr - so



steht es in der Spur des Sämanns -
hatte seine Jünger ausgesandt, das
Reich Gottes zu verkündigen.
Nachdem sie zurückgekehrt sind,
ruft Er sie zusammen und lädt sie
ein, sich mit Ihm an einen Ort der
Stille zurückzuziehen, um sich ein
wenig zu erholen. [...] Welche Fragen
wird Jesus ihnen dort wohl gestellt
haben! Und was alles wird Er ihnen
erzählt haben! Nun [...], das
Evangelium ist auch heute noch
genauso aktuell...“ (Die Spur des
Sämanns, 470).

Das Leben des jungen Meisters und
seiner Jünger wiederholte sich bis
hinein in eine extreme Armut, die
mit Würde getragen und niemals zur
Schau gestellt wurde. Es geschah
sogar nicht selten, daß sie keinen Ort
hatten, wo sie nachts ihr Haupt
hinlegen konnten. Man kann wohl
auch kaum daran zweifeln, daß die
Verfolgungen, die den heiligen
Josefmaria fast sein ganzes Leben



begleiteten, unter anderem motiviert
waren durch die mit Respekt
gepaarte Kühnheit, mit der er sich,
wenn es angebracht war, gegen
veraltete und allzu menschliche
Gewohnheiten in kirchlichen Kreisen
aussprach, die wie zu anderen Zeiten
auch eine Quelle von
Ungerechtigkeiten und
Diskriminierungen waren.

Das bahnbrechende Verhalten des
heiligen Josefmaria ist recht radikal.
Nicht weil er versucht hätte, durch
eine Originalität hervorzutreten, die
alle geltenden Gebräuche auf den
Kopf stellen wollte, sondern weil er
stets auf der Suche nach dem Echten
und Ursprünglichen war, diesem
Lebenssaft, der den Sitten und
Strukturen erst Heimat und Sinn
gibt. Darum klingen seine Worte
immer neu. Er redet nicht „aus
zweiter Hand“, wiederholt nicht
monoton, was er von anderen gehört
hat. Er nimmt sich ganz bewußt vor,



seine zupackende Ausdrucksweise
auch an die jungen Leute, die in
seinem Apostolat mitarbeiten,
weiterzugeben: „Wir möchten
erreichen, daß aus dem Mund
unserer jungen Leute das 
überwältigende übernatürliche Wort
kommt, das bewegt, das aufrüttelt,
das aus einer engagierten vitalen
Bereitschaft erwächst: es soll niemals
eine kraftlose, groteske
Wiederholung von Sätzen und
Worten sein, die nicht von Gott
stammen können“ (Brief, 24.10.1942,
Nr. 58).

Der Spontaneität im Reden
entspricht eine Ungezwungenheit im
Handeln: „Ich habe euch nie
festbinden wollen, im Gegenteil.
Immer habe ich Wert darauf gelegt,
daß ihr mit großer Freiheit handelt.
In eurem apostolischen Einsatz sollt
ihr innerhalb der weitgesteckten
Grenzen unseres Geistes Initiative
zeigen, um an jedem Ort, in jedem



Milieu, zu jeder Zeit die
Unternehmungen ins Leben zu
rufen, die am besten auf die jeweilige
Gruppe von Menschen und ihre
konkreten Umstände zugeschnitten
sind“ (Ebd., Nr. 46).

Fort mit jeder Trägheit! In der
Dynamik des Geistes ist jenes
physikalische Gesetz, welches die
schwerfällige Monotonie der Materie
zum Ausdruck bringt, nicht gültig.
Hier ist alles ursprünglich, das Leben
wird mit jedem Schritt zum ersten
Mal gelebt, es bricht jedes Mal aufs
neue aus seinen Voraussetzungen
aus, denn das Denken hat eine
erneuernde Funktion, und der Wille
bringt das Leben immer wieder zum
Leuchten. Daher kommt es, daß das
Motto des heiligen Josefmaria für
jedes beginnende Jahr statt eines
unscharfen „neues Leben“ ein klares
„neuer Kampf“ war. In jedem
Augenblick dieser inneren Schlacht
heißt es zu sich selbst sagen: Nunc



coepi! – Jetzt fange ich an! Ebenso
vielsagend ist, daß er Gefallen an
dem portugiesischen Wort für
Jugendliche – os novos (die Neuen) –
fand.

Jeder gegenwärtige Augenblick trägt
das ganze Gewicht der Erinnerungen
und öffnet sich in gleichem Maße
den Aussichten und Möglichkeiten
des eigenen Lebensentwurfs.
Deswegen ist auch die Jugend nicht
eine Art Wartezeit nach dem Motteo:
Mal sehen, was die verschiedenen
Umstände und das Schicksal uns
schließlich bringen werden. Es ist ein
intensiver Lebensabschnitt voll
zukunftsweisender Impulse, der
seinen Sinn in sich selbst trägt. Und
wenn er im Angesicht Gottes gelebt
wird, dann färbt dieser jugendliche
Geist schließlich den ganzen
Lebenslauf, denn vom Standpunkt
der Ewigkeit her betrachtet stehen
wir immer wieder am Anfang und
die entscheidende Schlacht wird die



letzte sein, wie der heilige Josefmaria
es gerne ausdrückte. Es hat also aus
theologischer Sicht durchaus Sinn,
mit den Worten des Psalms 42, die
früher zum Introitus der Messe
gehörten, den Allerhöchsten als
„Gott, der meine Jugend erfreut“
anzurufen.

Dieser Sinn für beständige
Erneuerung, der unverkennbar
biblischen Ursprungs und auch
spezifisch christlich ist, geht quer
durch den Geist des Opus Dei und
befindet sich zweifelsohne auch an
der Basis seiner, historisch gesehen,
ungewöhnlichen Wertschätzung der
Jugend, der Arbeit, der Kunst, des
Sports – und sogar der Kindheit und
des Spiels (ludens in orbe terrarum).
Angesicht des jugendlichen Alters
der damaligen Mitglieder des
Werkes, die der Gründer kaum
großjährig in Städte und Länder
schickte, um dort mit der Arbeit zu
beginnen, pflegte er selbst zu sagen:



„Gott hat sein Werk wie im Spiel mit
kleinen Kindern verwirklicht.“

Wie einige Theologen herausgestellt
haben, stehen wir hier vor einer
Spiritualität der Taufe. Nach ihrem
Verständnis enthalten die
Sakramente der christlichen
Initiation bereits den Keim der
göttlichen Berufung zur Heiligkeit
mitten in der Welt. Diese,
ursprünglich und universell, fragt
nicht nach dem Alter oder der
Fähigkeit zum Vernunftgebrauch des
einzelnen in den verschiedenen
Lebensphasen. (Unter diesem
Blickwinkel dürfte man die
Heiligsprechung von Kindern oder
psychisch Minderbemittelten, die
jedoch ihren Verstand gebrauchen
können, weder beschränken noch
bezweifeln, denn auch sie sind genau
wie jeder andere Gläubige zur Fülle
des christlichen Lebens gerufen.
Glücklicherweise hat der Heilige



Stuhl kürzlich Schritte in diese
Richtung gemacht.) (...)

Die Auswirkungen dieser positiven
Bewertung eines jugendlichen
Geistes kann man in vielfältigen
Aspekten des täglichen Lebens und
der apostolischen Unternehmungen
der Gläubigen des Opus Dei
beobachten. Als erstes ist zu
erkennen, daß die Jugendarbeit, die
der heilige Josefmaria unter den
Schutz des Erzengels Rafael stellen
wollte, für alle Gläubigen der
Prälatur unabhängig von ihrem
Alter, ihrer Stellung in der
Gesellschaft oder ihrem Beruf
Priorität hat. So konnte der heilige
Josefmaria bereits am 9. Januar 1935
allen ans Herz legen, daß „ ihr beim
Anblick der Jugend – der Hoffnung
des Werkes –, die in euren Händen
liegt, die Notwendigkeit einsehen
werdet, auch unter Opfern
Studentenheime und
Bildungseinrichtungen ins Leben zu



rufen, um mit persönlichem Einsatz
die Entwicklung des Werkes, die uns
Jesus anvertraut hat, zu
unterstützen.“ (Instruktion, 9.1.1935,
Nr. 4) Und da er in den wenigen
Jahren, die das Werk damals erst
existierte, bereits die
außergewöhnlichen Schwierigkeiten
bemerkt hatte, die diese Arbeit mit
der Jugend äußerer Gründe wegen
mit sich bringen konnte, fügte er
hinzu: „Arbeitet voller Hoffnung:
Pflanzt, gießt und vertraut darauf,
daß Gott das Wachstum schenken
wird (1 Kor 3, 7). Und wenn euch die
Mutlosigkeit überkommt – sei es weil
Gott diese Versuchung erlaubt, sei es
angesichts scheinbar widriger
Umstände oder der Erfahrung, daß
in einzelnen Fällen eure apostolische
Bildungsarbeit unwirksam bleibt –...
Wenn euch dann jemand wie den
Tobias fragt: ubi est spes tua? Wo ist
deine Hoffnung? [...] Dann erhebt
eure Augen über das Elend dieses
Lebens, das nicht unser Ziel ist, und



sagt ihm mit den Worten jenes
Mannes aus dem Alten Testament,
stark und voll Hoffnung, quoniam
memor fuit Domini in tot corde suo
(Tob 1, 13), weil seine Gedanken
immer auf Gott gerichtet waren und
er ihn aus ganzem Herzen liebte: filii
sanctorum sumus, et vitam illam
espectamus, quam Deut daturus est
his, qui fidem suam numquam mutant
ab eo; wir sind Kinder von Heiligen
und hoffen auf das Leben, das Gott
denen geben wird, die nie aufgehört
haben, an ihn zu glauben (Tob 2,
18).“ (Ebd., Nr. 19) Keinesfalls darf
man diesen Einsatz für die
ganzheitliche Bildung der
jugendlichen Persönlichkeit
unterlassen.

Wenn also für jemanden im Opus Dei
die apostolische Arbeit mit den
jungen Menschen nie endet, dann
kann auch seine eigene Bildung
niemals als abgeschlossen betrachtet
werden, weder im beruflichen und



kulturellen Bereich noch auf dem
Feld der Theologie und des vertieften
Verständnisses des Geistes des Opus
Dei. Da dieser eine große
übernatürliche und menschliche
Tiefe aufweist, kann man immer
neue Züge und Aspekte an ihm
entdecken.

Schließlich und endlich entspricht
dieser jugendliche Geist für den
Gründer des Opus Dei nicht dem
Allgemeinplatz vom „jung im Geiste
sein“. Dieser Ausdruck verbirgt nicht
selten einen resgnierten
Konformismus, der am Ende die
Diagnose von Gogol und Martin Amis
als unabänderlich akzeptiert, die da
heißt: „Das Alter fügt nichts hinzu“.
Für den heiligen Josefmaria besteht
ein jugendliche Geist darin, immer
unangepaßt großzügig zu sein und
keine Haltung zuzulassen, die die
eigenen Fehler und die
Ungerechtigkeiten in der uns



umgebenden Gesellschaft
„konserviert“.

„Du bist berechnend. - Sage mir
nicht, du seiest jung. Die Jugend gibt
alles, was sie hat: sie schenkt sich
selbst ohne Vorbehalt.“ (Der Weg, 30)

A. Llano ist zu der Zeit Professor für
Philosophie und Leiter der
philosophischen Fakultät der
Universität von Navarra in Pamplona
(Spanien), deren Rektor er außerdem
lange gewesen ist. Von ihm sind
Arbeiten zur Philosophie des
deutschen Idealismus veröffentlicht
worden, und er setzte sich ebenfalls
auseinander mit Fragen der
Ontologie und der Erkenntnistheorie
bei Aristoteles und Thomas von
Aquin im Zusammenhang mit den
Fragestellungen der logisch-
linguistischen Analyse. Auch
politische Philosophie und
Kulturtheorie gehören zu seinen
Forschungsgebieten.



Aus den Kongressakten "Die Größe
des Alltags", Bd. VIII, Die Jugend:
Zukunft aufbauen, EDUSC, 2003

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/der-jugendliche-geist-des-
heiligen-josefmaria/ (16.12.2025)

https://opusdei.org/de/article/der-jugendliche-geist-des-heiligen-josefmaria/
https://opusdei.org/de/article/der-jugendliche-geist-des-heiligen-josefmaria/
https://opusdei.org/de/article/der-jugendliche-geist-des-heiligen-josefmaria/

	Der jugendliche Geist des heiligen Josefmaria

