opusdei.org

Der jugendliche
Geist des heiligen
Josefmaria

Eins der charakteristischen,
gleichzeitig aber wenig
beachteten Phanomene des 20.
Jahrhunderts, in welchem
bekanntlich das ganze Leben
des heiligen Josefmaria verlief,
ist eindeutig die neue Rolle, die
der Jugend in Kultur und
Gesellschaft zugestanden
wurde und die sie auch
akzeptierte.

26.04.2003



Eins der charakteristischen,
gleichzeitig aber wenig beachteten
Phdnomene des 20. Jahrhunderts, in
welchem bekanntlich das ganze
Leben des heiligen Josefmaria
verlief, ist eindeutig die neue Rolle,
die der Jugend in Kultur und
Gesellschaft zugestanden wurde und
die sie auch akzeptierte. Ganz
allgemein kann man sagen, daf$ die
Jugendlichen in diesem Jahrhundert
nach und nach zum Vorbild
schlechthin wurden - eine bis dahin
ungekannte Erscheinung. Und, was
noch ungewohnlicher ist, dieser
Entwicklung wird ein bestimmtes
Jahr und sogar ein bestimmter
Monat zugewiesen: Mai 1968.

Die Bewegung, die diesem Zeitraum
zuzuordnen ist, hat wahrhaftig einen
revolutiondren Charakter. Daher
sprechen wir von ihr auch als der
»,otudentenrevolte der 68er”.
Erstaunlich daran ist, dafs es sich um
eine ,verspdtete Revolution“ handelt,



die auftritt, als die revolutionidre Ara
als solche bereits zu Ende ist.
Gleichermafen fallt das von
Fernando Inciarte so hellsichtig
festgestellte Paradoxon ins Auge, dafs
es sich bei einigen ihrer Aspekte —so
im Bereiches der Sexualitat — um die
einzige Revolution handelt, die dem
ursprunglichen marxistischen
Modell wirklich entspricht, denn
diesem zufolge stellt jede Revolution
eine Verschiebung im technisch-
wissenschaftlichen Gertst der
Gesellschaft (Struktur/Unterbau) dar,
welche in ihrem sozialen Gefiige
(Uberstruktur/Uberbau) eine
radikale Umorientierung verursacht.

Hannah Arendt hat richtig bemerkt,
dafd die Idee der Revolution typisch
fir die Moderne ist. Sie grindet
namlich auf einem linear
progressiven Zeitmodell, welches
erst zu Beginn der Aufklarung
Eingang in das europdaische
Bewuf$tsein findet. Jedoch kann man



auch schon im klassischen Altertum,
dessen zeitliches Schema eher
kreisformig war, Spuren entdecken,
welche sich Jahrhunderte spater in
dem neu entwickelten Konzept von
Revolution wiederfinden. Dies trifft
uberraschenderweise mehr auf Rom
als auf Griechenland zu. Es handelt
sich vor allem um ein
ununterbrochenes Auftreten der
Jugendlichen (der neoi) in der
Offentlichkeit, mit allen
Mentalitatverschiebungen, die ein
solcher Einbruch nach sich zieht.
Trotzdem bewirkt die zyklische
Auffassung des zeitlichen
Geschehens daf$ alle Neuerungen, die
die Jugend initiiert, vorhersehbar
und im Letzten eine Wiederholung
sind. Daruberhinaus ist das
Jugendalter fir die antike Welt eine
Art Krankheit, gekennzeichnet von
Unreife und mangelnder Erfahrung,
die der Flufs der Zeit, der sie
entstehen 1af3t, am Ende selber heilt.



Nur die Neuheit, die mit der
modernen Vorstellung von
Revolution assoziiert wird, beinhaltet
eine radikale Neuerung, die
zusammenhdngt mit dem Neubeginn
und der Originalitat, welche nun der
Zukunft zugesprochen werden. So
wie fiir Platon das Optimum immer
im Anfang lag, so ist jetzt das
Zukunftige die Epoche des Besseren,
und dessen Hauptakteure sind
naturlich die jungen Menschen.
Nicht nur wird alles Vergangene als
uberholt angesehen, sondern die
Gegenwart selbst wird schon alt
geboren, weil sie im Vergleich zum
Keim des Kommenden ein
nachgeborenes Kind der
Vergangenheit ist. Obwohl der
Beginn einer solchen
modernistischen Wertung schon in
der Romantik festzustellen ist, bleibt,
gesellschaftlich gesehen, das
klassische Konzept in vielerlei
Hinsicht bis zur Mitte des 20.
Jahrhunderts gultig. Von da an wird



diese Auffassung von Geschichte, die
dem Vergangenen zugewendet ist,
von Heideggers Futurismus ersetzt,
durch den die Vorherrschaft der
Praposition ,,um zu“ der bis dahin
uberlegenen Praposition ,seit“ den
Rang ablauft. War nun das Endziel
dieser Projektion auf das Zukiinftige
fir Martin Heidegger nichts anderes
als der Tod (das Dasein als Sein zum
zum Tode), so behauptet Herbert
Marcuse, der Denker, der die 68er
Revolution am unmittelbarsten
beeinflufdt hat, dafd das Ziel durch
das Ende der Utopie gegeben ist. Dies
bedeutet keineswegs ihr
Verschwinden oder ihren Abschlufs,
sondern ihre definitive
Verwirklichung, wodurch sie aber
letztendlich den Charakter einer
Utopie verliert.

Der Linie des klassischen Marxismus
entsprechend scheint in den 70er
Jahren durch, dafs die Utopie sich
durch einen Uberfluf} an



Verbrauchsgiitern verwirklichen soll,
so dafs die Herrschaft des Menschen
uber den Menschen nicht mehr notig
ist, sondern von der Herrschaft des
Menschen tiber die Natur abgelost
wird. Wir erleben also die
Freisetzung des hedonistischen
Konsumrausches, der einhergeht mit
der sexuellen Permissivitat. Diese
wird einerseits durch die
Verbreitung der Verhiitungsmittel,
andererseits durch die Krise der
ethischen Bildung in vielen
Erziehungseinrichtungen gefordert.
Letztere resultiert aus dem Verlust
der bis dahin unangetasteten
Autoritat der dlteren Generationen,
welche sich aufgrund ihrer
Mentalitat selbst als unfahig
ansehen, mit den neuen Tendenzen
Schritt zu halten, die in eine vollig
veranderte Zukunft weisen.

Wenn diese Kennzeichen sogar bis
heute ihre aggressiven Spuren
hinterlassen, warum spricht man



stereotyp vom ,,Scheitern der 68er“?
Diese Fragestellung zeigt, dafs man
an eine Revolution, die vollkommen
atypisch begann und auch endete,
dieselben Erwartungen stellte wie an
die konventionellen Revolutionen.
Und diese - nicht jene! - sind in der
Tat alle gescheitert, an erster Stelle
die Franzosische Revolution. Von ihr
kann man mit Sicherheit sagen, dafs
die Revolution ihre Kinder frifst,
wobei es besser ware zu sagen, dafd
sie ihre Eltern frifdt. Im Unterschied
dazu bewirkt die von 68 einen
tiefgehenden Mentalitdtswandel, der
bis in unsere Tage hineinreicht. Wir,
die wir an jenen Protestaktionen
teilnahmen, bestanden damals
darauf, dafs es keineswegs um den
Versuch ging, Veranderungen in
Politik und Wirtschaft
herbeizufiihren. Vielmehr erhoben
wir den Anspruch, diese Bereiche an
den ihnen zukommenden
zweitrangigen Platz zu verweisen,
um so einer freieren und



spontaneren personlichen
Lebensgestaltung den Weg zu
bahnen. Damals begann sich ein
Aspekt der postmodernen
Gesellschaft zu zeigen, den ich
einmal ,,die neue Empfindsamkeit®
genannt habe. Naturlich wurde diese
tiefgehende Verdnderung von den
verschiedenen Akteuren
unterschiedlich verstanden. Einige
von uns sind bis heute der Meinung,
dafs die vorherrschenden
Stromungen vom christlichen
Standpunkt aus nicht gerade die
vorteilhaftesten waren. Aber es nicht
der Sinn dieses Beitrags, eine
Wertung in dieser Richtung
vorzunehmen.

Hier ist von Interesse, dafs die
zwischen 1928 und 1975 liegende
Grindungszeit des Opus Dei zu
einem grofden Teil mit der
geschichtlichen Epoche
zusammenfallt, in der die jungen
Generationen zur Avantgarde des



sozialen und kulturellen Lebens
werden — man denke zum Beispiel an
den bedeutsamen und mehrfachen
Einfluf$ der Jugendbewegung. Alle
diese Phdnomene laufen
providentiell zusammen mit der
besonderen Sorge, die der heilige
Josefmaria fiir die Bildung der
Jugend trug, speziell fir die
Mitwirkung der Jugendlichen am
christlichen Reifungsprozef$ ihrer
Altersgenossen. Allerdings entsprach
sein Einsatz — wie im Ubrigen viele
andere Vorgehensweisen im Opus
Dei — in keiner Weise einem
geschichtlichen Opportunismus,
denn er existierte schon, bevor das
genannte Phanomen deutlich
erkennbar wurde.(...).

Interessanterweise warnte der
heilige Josefmaria bereits 1967 in
einem Interview die Studenten vor
der begrenzten Wirksamkeit einer
nur oberflachlichen Sorge um die
gesellschaftliche Solidaritat und vor



den Risiken, die eine Politisierung
der Universitat mit sich bringt:
»Allzuoft erschopft sich die von
Ihnen erwahnte Solidaritat im
blofsen Gerede und in
unfruchtbarem oder gar
schadlichem Theater. Fiir mich
besteht der einzige Mafdstab echter
Solidaritat im Tun, das den
Mitmenschen dient. Ich weifs von
Tausenden von Studenten in Spanien
und in anderen Landern, die darauf
verzichtet haben, sich ihre eigene
kleine Welt aufzubauen, und die sich
stattdessen in Bildungsstatten,
Einrichtungen der Sozialhilfe usw.
mit der Bereitschaft und Freude der
Jugend ganz ihren Mitmenschen
widmen, indem sie sich bemihen,
ihre berufliche Arbeit dort,
menschlich gesehen, so vollkommen
wie moglich zu

verrichten.“ (Gesprdche mit Msgr.
Escriva de Balaguer, Nr. 75) Fur das
Spanien am Ende der 60er Jahre
waren folgende Worte besonders



aktuell: ,Wenn in einem Land
keinerlei politische Freiheit herrscht,
dann kann es sein, dafs die
Universitit entartet, dafd sie aufhort,
eine gemeinsame Statte flr alle zu
sein, und sich in ein Schlachtfeld
entgegengesetzter Meinungsgruppen
verwandelt.

Aber dennoch wére es meiner
Ansicht nach besser, diese Jahre fiir
eine ernsthafte Ausbildung zu
verwenden und so eine wirklich
soziale Denkweise heranzubilden,
damit diejenigen, die spater einmal
die leitenden Stellungen innehaben -
das sind die heutigen Studenten -,
sich nicht in derart pathologischer
Weise der personlichen Freiheit
entgegenstellen. Wenn sich die
Universitit in einen Ort verwandelt,
wo die konkreten politischen
Probleme debattiert und entschieden
werden, hat das leicht zur Folge, daf3
jede ausgeglichene akademische
Atmosphaére verlorengeht und sich



die Studenten an ein Uibertriebenes
Gruppendenken gewOhnen; auf diese
Weise werden Universitat und
Nation niemals das chronische Ubel
des Totalitarismus - gleich welcher
Pragung - iberwinden.“ (Ebd., Nr. 77)

Die Unruhe, die Josemaria Escriva
hinsichtlich der christlichen Bildung
der Jugend hatte, wurzelte in seinem
Grunderbewufitsein von der
allgemeinen Berufung zur Heiligkeit,
ohne Unterschied des Berufes, der
gesellschaftlichen Stellung oder des
Alters. Er betrachtet daher das
Jugendalter nicht als eine blofse
Vorbereitung auf die Phase der Reife,
in der es dann gilt, sich in den
menschlichen und tbernaturlichen
Tugenden zu Gben. Diese Tugenden
mussen schon eingetibt werden,
sobald der Gebrauch der Vernunft
erlaubt, der eigenen Existenz
selbststandig eine Richtung zu geben.
Der Ruf zur personlichen Heiligkeit
beginnt schon in der Jugend, ja selbst



schon im Kindesalter, ein Echo in uns
zu finden. Als ich mit dreizehn oder
vierzehn Jahren zum ersten Mal ein
Zentrum des Opus Dei betrat, horte
ich zum ersten Mal von christlicher
Heiligkeit reden, und zwar nicht so,
als sei sie ein Ideal fiir einige wenige,
die es als Erwachsene oder im Alter
erreichen wiirden, sondern als eine
drangende Forderung, der auch ich
mich stellen mufdte. Und das zu
einem Zeitpunkt, als ich gerade erst
anfing mir dariiber Gedanken zu
machen, dafs ich eigentlich kein Kind
mehr war, obwohl fast alle
Menschen in meiner Umgebung mit
mir umgingen, als wére ich jemand,
der keine besonderen
Verpflichtungen hatte.

Damals geschah es z.B. daf§ mir ein
anderer Junge meines Alters sagte, er
halte jeden Tag eine Viertelstunde
betrachtendes Gebet, indem er das
Evangelium oder einige Punkte des
Weges las. Er schlug mir vor, mich



dieser frommen Sitte anzuschliefden,
die zwar Tradition hatte, aber
deshalb nicht weniger bei den
jungen Leuten jener Jahre in
Vergessenheit geraten war. Das war
gegen Mitte der 50er Jahre. Unter
dem damaligen autoritdren Regime
in Spanien sprach man selten in der
Offentlichkeit — auch nicht in kleinen
Gruppen - uber politische
Angelegenheiten, ideologische
Fragen oder selbst kulturelle
Themen. Um so mehr begeisterte es
mich, dafd in dieser winzigen
Wohnung der Padilla-Strafde im
Madrider Viertel Salamanca Themen
zur Sprache kamen, von denen ich
noch nie etwas gehort hatte. Und das
in aller Freiheit und mit allem
Respekt fiir die Einstellung der
einzelnen Gespréchsteilnehmer. So
wurde z.B. iber die im Entstehen
begriffene Europdische
Gemeinschaft gesprochen und der
mogliche Beitritt Spaniens diskutiert.
In meiner Familie und in der Schule



wurde das Christentum einzig und
allein vom Aspekt der Frommigkeit
her verstanden, und so begann ich
nur langsam, mich seinen
historischen und gesellschaftlichen
Dimensionen zu ndhern. Vor allem
wurde mir nach und nach bewufst,
dafd die christlichen Laien eine
Verantwortung fur die freie
Entfaltung des offentlichen Lebens in
ihrem Land tragen. Da seither fast
ein halbes Jahrhundert vergangen
ist, kann ich ohne weiteres
behaupten, daf$ jene Saat, die ich mit
Staunen und Neugier empfing, eine
Schlisselrolle in meiner
Personlichkeitsbildung
eingenommen hat.

Ich erinnere mich noch heute an
jenes intellektuelle Ambiente, in dem
die Ereignisse von 1956
ausgesprochen durchdacht und klug
kommentiert wurden. Was damals in
Spanien an den Universititen ablief,
kann als erstes Anzeichen flr die



Studentenunruhen gelten, die in der
zweiten Halfte der sechziger und der
ersten der siebziger Jahre geradezu
explosionsartig ausbrachen. Diese,
auf die ich mich zu Anfang bezogen
habe, standen in anderen
europdischen Staaten und in
Amerika in Zusammenhang mit
einer weniger aufreibenden
politischen Problematik. Jedenfalls
waren Jugendliche, die kaum alter
waren als ich, an jenen Ereignissen
beteiligt — nicht ohne personliches
Risiko —, und sie standen dazu ohne
Fanatismus und dogmatische
Anspriuche. Was sie insgesamt zu den
sozialen Problemstellungen
aufderten, uberraschte mich durch
seine Reife und Klugheit.

Jene apostolische und kulturelle
Jugendarbeit wurde von
Jugendlichen fir Jugendliche
verwirklicht. Es war ganz
offensichtlich, dafs diese nicht durch
Erwachsene gegdngelt wurden, so als



spielten sie im Grunde nur eine allen
sattsam bekannte Statistenrolle, wie
ich es von manchen anderen
katholischen Bewegungen dieser Zeit
her kannte.

Ich konnte meine personlichen
Erfahrungen mit der apostolischen
Arbeit des Opus Dei in der zweiten
Hélfte der Funfzigerjahre mit
wenigen Worten dahingehend
zusammenfassen, dafs ich den
Eindruck hatte, ein Umfeld gefunden
zu haben, wo die jungen Leute sich
selbst ernst nahmen. War das nun
Zufall? Keineswegs, auch wenn ich
die tieferen Beweggriinde fiir diesen
Eindruck erst Jahre spéater verstehen
sollte.

Die aufderordentlich hohe
Wertschatzung, die der heilige
Josefmaria den jungen Menschen
entgegenbrachte, war in keinster
Weise opportunistisch oder als Taktik
konzipiert. Er wollte dadurch nicht



unsere Gunst gewinnen. Es ist eine
Tatsache, daf$ ein grofSer Teil der
jungen Manner, die in jenen Jahren
mit dem Apostolat des Opus Dei in
Bertihrung kamen, sich ibermafiig
gefordert oder sogar beléstigt fihlte
— S0 wie es bis heute der Fall ist. Sie
wurden dort ndmlich ganz eindeutig
mit ihren persénlichen und
gesellschaftlichen Verpflichtungen
konfrontiert, so dafs einige kein
zweites Mal ein Haus des Opus Dei
betraten. Sie konnten die Last der
Verantwortung, die sich im Kontakt
mit den Bildungsmitteln des Werkes
auf ihre Schultern legte, nicht tragen.
Es wurde von ihnen nicht mehr und
nicht weniger verlangt, als sich aus
eigenem Antrieb mit Gott zu
befassen und dies konkret zu tun,
indem sie personlichen Umgang mit
Christus im Gebet und in den
Sakramenten pflegten. Sie wurden
angehalten, das Studium oder den
Beruf nicht als eine von aufien
auferlegte Anforderung zu



betrachten, und sie sollten sich
bemihen, Apostel ihrer Freunde und
Kollegen zu werden. AufSerdem war
es eindeutig ihrer freien
Entscheidung tiberlassen, diese
Herausforderungen anzunehmen
oder nicht. Niemand dachte daran,
sie zu drangen, all dem zu
entsprechen. Sie selbst verloren
etwas, wenn sie diesen wertvollen
Schatz ganzheitlicher und
umfassender Bildung, der ihnen
ohne Zwang angeboten wurde, nicht
zu wurdigen wufSten. Das war, wie
Eliot sagen wiirde, ,,zuviel
Wirklichkeit“fiir eine Generation von
Jugendlichen, die Giberbehiitet und so
im Grunde kindisch geblieben war.

Trotzdem war diese Anforderung -
die von vorneherein jede
herablassende Haltung oder
Schmeicheleien ausschlofs — nur die
Kehrseite einer Anziehungskraft,
deren Kern eine Uibernaturliche
Dimension bildete, die eine



naturliche Begeisterung nicht aus-,
sondern einschlof3. Ja, ich wiirde es
nicht fir tibertrieben halten, sie als
,Faszination“ zu bezeichnen.

Ein Ausdruck aus der Feder der
heiligen Theresia von Avila kann
vielleicht die aus dieser Faszination
resultierende Haltung am besten
definieren, zumal sie die jugendliche
Komponente, die mein Thema ist, mit
einschliefst: ,,Das Leben als
Abenteuer wagen“.

Obwohl das Opus Dei im Begriff war,
dreifdig Jahre alt zu werden, bestand
der heilige Josefmaria, der unter uns
lebte wie die heilige Theresia von
Avila, als sie die Jugend ihrer Zeit
einlud, sich auf einen ungewissen,
aber begeisternden Weg zu machen,
mit Nachdruck auf einem Gedanken,
der fir jeden Menschen mit
geschichtlichem Basiswissen
offensichtlich war: Drei Jahrzehnte
sind nichts fiir eine Institution, die



ihr Leben nach Jahrhunderten
messen wird. Der tiefe Glaube des
heiligen Josefmaria an den
ubernaturlichen Charakter des
Unternehmens sah sie sogar
andauern, solange es Menschen auf
der Erde geben wird. Mit diesem
Glauben steckte er uns alle an dank
seiner spontanen und gleichzeitig
uberzeugenden Einfithlsamkeit. Wir
befanden uns also in den Anfangen.
Wir waren die ersten Glieder einer
Kettenreaktion, der wir den
menschlichen Charme mitgeben
sollten, der sich auf gliickliche Weise
mit der ubernattirlichen
Attraktivitat, die dem Werk
wesenhaft zu eigen war, verbinden
wirde.

Josemaria Escriva war damals
funfundfiinfzig Jahre alt,
wohingegen unter denen, die sich zu
den Glaubigen des Opus Dei zdhlten
oder kurz davor standen, es zu tun,
diejenigen uberwogen, die noch



keine 25 Jahre alt waren. Diese
Alterskombination brachte eine
jugendlich gepragte Atmosphare
hervor, die in den Hiusern des Opus
Dei unverkennbar war, und die sich
radikal von der leicht diisteren und
verschlafenen Atmosphére der
Treffpunkte sonstiger apostolischer
Bewegungen jener Zeit unterschied.
Das erste, was die Aufmerksamkeit
weckte, wenn man die Schwelle von
Padilla iberschritt, war eine Art
verhaltener Begeisterung, eine stille
Freude, die nur nach aufsen trat in
dem offenen Lacheln, mit dem man
als Neuankommling in den Fluren
begrifit wurde, sowie in der Ruhe
und Gelassenheit derer, die im
Studienraum lernten oder in der
kleinen Kapelle beteten. Die
Wohnung war modern, aber
bescheiden eingerichtet. Das
notwendige Mobiliar kontrastierte
spurbar mit dem horror vacui, der
die iberladene Ausstattung der
typischen burgerlichen Wohnungen



des Viertels Salamanca
kennzeichnete.

Es brauchte Wochen, ja Monate, bis
man begann, die tiefen Wurzeln
dieser Freude zu erahnen. Sie war -
wie es auch im Buch Der Weg steht,
das als mafsgeblicher Leitfaden fiir
unsere ersten Schritte diente — ,nicht
die eines gesunden Tieres, die wir
eine physiologische Freude nennen
konnten. Sie ist vielmehr eine
ubernatiirliche, die aufkommt, wenn
man alles hingibt und sich ganz den
liebenden Armen Gottes, unseres
Vaters, Uberlafdt.“ (Der Weg, 659). Sie
entspringt dem Bewufitsein der
Gotteskindschaft, welches sich
widerspiegelt in einer inneren
Verfassung, die das Siegel der
Echtheit und des Staunens tragt:

s, Vater«, sagte mir jener Bursche, ein
guter Student der Zentraluniversitat
(was mag aus ihm geworden sein?),
»ich mufSte an Ihre Worte denken...,
daf$ ich ein Sohn Gottes bin! Und ich



uberraschte mich auf der Strafse,
erhobenen Hauptes, innerlich voller
Stolz... Sohn Gottes!« Ich riet ihm
ruhigen Gewissens, diesen »Stolz« zu
pflegen.“ (Ebd., 274)

Der Stil dieses kleinen Buches Der
Weg, auf das ich mich beziehe,
illustriert als solcher vorzuglich die
sjugendliche Atmosphéare“, die man
in den ersten Zentren des Opus Dei
einatmete. Wir, die wir das Buch im
beschriebenen Umfeld lasen und
betrachteten, bemerkten gar nicht,
dafs der ,Lebensraum®, den dieser
Klassiker der Spiritualitdt wiedergibt,
zu einem Grofsteil der studentischen
Welt, der Welt der Hochschule,
angehort. Ich vermute, daf$ wir als
selbstverstandlich voraussetzten,

dafd dieses Buch sich gerade an uns,
die damaligen Studenten der Central,
die zu der Zeit bereits Universitat
von Madrid hiefs, richtete. Daher war
ich kurze Zeit spater nicht wenig
verwundert iber das Interesse, mit



dem meine Mutter, eine gebildete
Hausfrau, aber beileibe keine
Intellektuelle, dasselbe Opus las. Und
dafs selbst Azucena, die Kochin aus
Asturien, die im Haus meiner Eltern
arbeitete, ein aufdergewohnliches
Interesse an demselben Buch
bekundete, so daf$ sie mich sogar bat,
ihr das Lesen beizubringen, damit sie
den Weg direkt, ohne Vermittler,
kennenlernen konnte. Ubrigens —
und das ist ein klarer Beweis fiir das,
was Thomas von Aquin
»eingeborenes Wissen“ nennt —
erklarte sie, das Kinderméadchen, mir
die Punkte, die sie gerade zum ersten
Mal gelesen hatte, mit einem
Verstandnis und einer Tiefe, dafs
diese Erlduterungen meinen
Entschlufs, um die Aufnahme in das
Opus Dei zu bitten, entscheidend
mitbestimmt haben.

In den folgenden Jahren konnte ich
immer wieder feststellen, dafs der
jugendliche Geist des heiligen



Josefmaria sich nicht zufalligen
Umstanden oder momentanen
Stimmungen verdankte, sondern Teil
der menschlichen und christlichen
Pragung dieser Person war. Vom
Lebenslauf her wiirde als Beweis der
Ruckgriff auf zwei posthum
veroffentlichte Werke — die Spur des
Sdmanns und Im Feuer der Schmiede
— genugen, die in Rhythmus und
Tonalitdt dem Weg sehr dhnlich sind.
Wir konnten auch untersuchen, wie
tief und geradezu intim er das
Thema der geistlichen Kindschaft im
Buch Der Rosenkranz behandelt.
Ebenso, wie tiefschiirfend und bis ins
Detail gehend in allen seinen
Schriften die Heiligung der kleinen
Dinge in der alltdglichen
Berufsarbeit bedacht und betrachtet
wird. Diese Thematik wird aber in
anderen Zusammenhangen
behandelt, so dafs wir sie uns
schenken konnen.



Ein solcher Geist bleibt nun aber
nicht reiner Buchstabe, sondern wird
Leben. Und so hat er in das
geschichtliche Werden des Opus Dei
den Stil des Evangeliums eingepragt,
der fir uns, die ihn aus der Nahe
erlebt haben, ganz offensichtlich
war. Im Zentrum der Predigten des
heiligen Josefmaria stand fast immer
eine Szene aus dem Leben Jesu, die
aufergewohnlich plastisch und
lebendig erzihlt wurde. Was jedoch
der — formlosen und
ununterbrochenen — katechetischen
Unterweisung ihren
unvergleichlichen Realismus und
ihre Authentizitit verlieh, war die
Tatsache, dafd dort genau das gelebt
wurde, wovon die Rede war: Einige
junge Leute umgaben einen nur
wenige Jahre dlteren Meister, der mit
Einfachheit und Autoritat vom Reich
Gottes sprach und sie dabei auf die
Rolle verwies, die bei seiner
Verwirklichung auf der Erde genau
ihnen zugedacht war. ,,Der Herr - so



steht es in der Spur des Sdmanns -
hatte seine Junger ausgesandt, das
Reich Gottes zu verkiindigen.
Nachdem sie zuruckgekehrt sind,
ruft Er sie zusammen und 1adt sie
ein, sich mit Thm an einen Ort der
Stille zuriickzuziehen, um sich ein
wenig zu erholen. [...] Welche Fragen
wird Jesus ihnen dort wohl gestellt
haben! Und was alles wird Er ihnen
erzahlt haben! Nun [...], das
Evangelium ist auch heute noch
genauso aktuell...“ (Die Spur des
Samanns, 470).

Das Leben des jungen Meisters und
seiner Junger wiederholte sich bis
hinein in eine extreme Armut, die
mit Wirde getragen und niemals zur
Schau gestellt wurde. Es geschah
sogar nicht selten, daf$ sie keinen Ort
hatten, wo sie nachts ihr Haupt
hinlegen konnten. Man kann wohl
auch kaum daran zweifeln, daf$ die
Verfolgungen, die den heiligen
Josefmaria fast sein ganzes Leben



begleiteten, unter anderem motiviert
waren durch die mit Respekt
gepaarte Kithnheit, mit der er sich,
wenn es angebracht war, gegen
veraltete und allzu menschliche
Gewohnheiten in kirchlichen Kreisen
aussprach, die wie zu anderen Zeiten
auch eine Quelle von
Ungerechtigkeiten und
Diskriminierungen waren.

Das bahnbrechende Verhalten des
heiligen Josefmaria ist recht radikal.
Nicht weil er versucht hatte, durch
eine Originalitat hervorzutreten, die
alle geltenden Gebrduche auf den
Kopf stellen wollte, sondern weil er
stets auf der Suche nach dem Echten
und Urspringlichen war, diesem
Lebenssaft, der den Sitten und
Strukturen erst Heimat und Sinn
gibt. Darum klingen seine Worte
immer neu. Er redet nicht ,aus
zweiter Hand“, wiederholt nicht
monoton, was er von anderen gehort
hat. Er nimmt sich ganz bewulfst vor,



seine zupackende Ausdrucksweise
auch an die jungen Leute, die in
seinem Apostolat mitarbeiten,
weiterzugeben: ,,Wir mochten
erreichen, dafd aus dem Mund
unserer jungen Leute das
tiberwiiltigende uibernatirliche Wort
kommt, das bewegt, das aufriittelt,
das aus einer engagierten vitalen
Bereitschaft erwéchst: es soll niemals
eine kraftlose, groteske
Wiederholung von Satzen und
Worten sein, die nicht von Gott
stammen konnen“ (Brief, 24.10.1942,
Nr. 58).

Der Spontaneitat im Reden
entspricht eine Ungezwungenheit im
Handeln: ,Ich habe euch nie
festbinden wollen, im Gegenteil.
Immer habe ich Wert darauf gelegt,
dafs ihr mit grofder Freiheit handelt.
In eurem apostolischen Einsatz sollt
ihr innerhalb der weitgesteckten
Grenzen unseres Geistes Initiative
zeigen, um an jedem Ort, in jedem



Milieu, zu jeder Zeit die
Unternehmungen ins Leben zu
rufen, die am besten auf die jeweilige
Gruppe von Menschen und ihre
konkreten Umstidnde zugeschnitten
sind“ (Ebd., Nr. 46).

Fort mit jeder Tragheit! In der
Dynamik des Geistes ist jenes
physikalische Gesetz, welches die
schwerfallige Monotonie der Materie
zum Ausdruck bringt, nicht gultig.
Hier ist alles ursprunglich, das Leben
wird mit jedem Schritt zum ersten
Mal gelebt, es bricht jedes Mal aufs
neue aus seinen Voraussetzungen
aus, denn das Denken hat eine
erneuernde Funktion, und der Wille
bringt das Leben immer wieder zum
Leuchten. Daher kommt es, daf$ das
Motto des heiligen Josefmaria fiir
jedes beginnende Jahr statt eines
unscharfen ,neues Leben“ ein klares
yheuer Kampf“ war. In jedem
Augenblick dieser inneren Schlacht
heifdt es zu sich selbst sagen: Nunc



coepi! — Jetzt fange ich an! Ebenso
vielsagend ist, daf$ er Gefallen an
dem portugiesischen Wort fiir
Jugendliche - os novos (die Neuen) -
fand.

Jeder gegenwartige Augenblick tragt
das ganze Gewicht der Erinnerungen
und offnet sich in gleichem Mafse
den Aussichten und Moéglichkeiten
des eigenen Lebensentwurfs.
Deswegen ist auch die Jugend nicht
eine Art Wartezeit nach dem Motteo:
Mal sehen, was die verschiedenen
Umstande und das Schicksal uns
schliefdlich bringen werden. Es ist ein
intensiver Lebensabschnitt voll
zukunftsweisender Impulse, der
seinen Sinn in sich selbst tragt. Und
wenn er im Angesicht Gottes gelebt
wird, dann farbt dieser jugendliche
Geist schliefslich den ganzen
Lebenslauf, denn vom Standpunkt
der Ewigkeit her betrachtet stehen
wir immer wieder am Anfang und
die entscheidende Schlacht wird die



letzte sein, wie der heilige Josefmaria
es gerne ausdruckte. Es hat also aus
theologischer Sicht durchaus Sinn,
mit den Worten des Psalms 42, die
friher zum Introitus der Messe
gehorten, den Allerhdchsten als
,Gott, der meine Jugend erfreut”
anzurufen.

Dieser Sinn fur bestandige
Erneuerung, der unverkennbar
biblischen Ursprungs und auch
spezifisch christlich ist, geht quer
durch den Geist des Opus Dei und
befindet sich zweifelsohne auch an
der Basis seiner, historisch gesehen,
ungewohnlichen Wertschatzung der
Jugend, der Arbeit, der Kunst, des
Sports — und sogar der Kindheit und
des Spiels (ludens in orbe terrarum).
Angesicht des jugendlichen Alters
der damaligen Mitglieder des
Werkes, die der Grunder kaum
grof$jahrig in Stadte und Lander
schickte, um dort mit der Arbeit zu
beginnen, pflegte er selbst zu sagen:



»,Gott hat sein Werk wie im Spiel mit
kleinen Kindern verwirklicht.“

Wie einige Theologen herausgestellt
haben, stehen wir hier vor einer
Spiritualitat der Taufe. Nach ihrem
Verstandnis enthalten die
Sakramente der christlichen
Initiation bereits den Keim der
gottlichen Berufung zur Heiligkeit
mitten in der Welt. Diese,
ursprunglich und universell, fragt
nicht nach dem Alter oder der
Fahigkeit zum Vernunftgebrauch des
einzelnen in den verschiedenen
Lebensphasen. (Unter diesem
Blickwinkel dirfte man die
Heiligsprechung von Kindern oder
psychisch Minderbemittelten, die
jedoch ihren Verstand gebrauchen
konnen, weder beschranken noch
bezweifeln, denn auch sie sind genau
wie jeder andere Glaubige zur Fulle
des christlichen Lebens gerufen.
Glucklicherweise hat der Heilige



Stuhl kiirzlich Schritte in diese
Richtung gemacht.) (...)

Die Auswirkungen dieser positiven
Bewertung eines jugendlichen
Geistes kann man in vielfaltigen
Aspekten des taglichen Lebens und
der apostolischen Unternehmungen
der Glaubigen des Opus Dei
beobachten. Als erstes ist zu
erkennen, daf$ die Jugendarbeit, die
der heilige Josefmaria unter den
Schutz des Erzengels Rafael stellen
wollte, fir alle Gladubigen der
Pralatur unabhangig von ihrem
Alter, ihrer Stellung in der
Gesellschaft oder ihrem Beruf
Prioritdt hat. So konnte der heilige
Josefmaria bereits am 9. Januar 1935
allen ans Herz legen, dafs ,, ihr beim
Anblick der Jugend - der Hoffnung
des Werkes —, die in euren Handen
liegt, die Notwendigkeit einsehen
werdet, auch unter Opfern
Studentenheime und
Bildungseinrichtungen ins Leben zu



rufen, um mit personlichem Einsatz
die Entwicklung des Werkes, die uns
Jesus anvertraut hat, zu
unterstutzen.“ (Instruktion, 9.1.1935,
Nr. 4) Und da er in den wenigen
Jahren, die das Werk damals erst
existierte, bereits die
aufergewohnlichen Schwierigkeiten
bemerkt hatte, die diese Arbeit mit
der Jugend adufderer Grinde wegen
mit sich bringen konnte, fligte er
hinzu: ,Arbeitet voller Hoffnung:
Pflanzt, giefst und vertraut darauf,
dafd Gott das Wachstum schenken
wird (1 Kor 3, 7). Und wenn euch die
Mutlosigkeit Uberkommt — sei es weil
Gott diese Versuchung erlaubt, sei es
angesichts scheinbar widriger
Umstdnde oder der Erfahrung, dafd
in einzelnen Fallen eure apostolische
Bildungsarbeit unwirksam bleibt —...
Wenn euch dann jemand wie den
Tobias fragt: ubi est spes tua? Wo ist
deine Hoffnung? [...] Dann erhebt
eure Augen uber das Elend dieses
Lebens, das nicht unser Ziel ist, und



sagt ihm mit den Worten jenes
Mannes aus dem Alten Testament,
stark und voll Hoffnung, quoniam
memor fuit Domini in tot corde suo
(Tob 1, 13), weil seine Gedanken
immer auf Gott gerichtet waren und
er ihn aus ganzem Herzen liebte: filii
sanctorum sumus, et vitam illam
espectamus, quam Deut daturus est
his, qui fidem suam numquam mutant
ab eo; wir sind Kinder von Heiligen
und hoffen auf das Leben, das Gott
denen geben wird, die nie aufgehort
haben, an ihn zu glauben (Tob 2,
18).“ (Ebd., Nr. 19) Keinesfalls darf
man diesen Einsatz fiir die
ganzheitliche Bildung der
jugendlichen Personlichkeit
unterlassen.

Wenn also fiir jemanden im Opus Dei
die apostolische Arbeit mit den
jungen Menschen nie endet, dann
kann auch seine eigene Bildung
niemals als abgeschlossen betrachtet
werden, weder im beruflichen und



kulturellen Bereich noch auf dem
Feld der Theologie und des vertieften
Verstandnisses des Geistes des Opus
Dei. Da dieser eine grofSe
ubernatirliche und menschliche
Tiefe aufweist, kann man immer
neue Zige und Aspekte an ihm
entdecken.

Schliefdlich und endlich entspricht
dieser jugendliche Geist fir den
Grunder des Opus Dei nicht dem
Allgemeinplatz vom ,jung im Geiste
sein“. Dieser Ausdruck verbirgt nicht
selten einen resgnierten
Konformismus, der am Ende die
Diagnose von Gogol und Martin Amis
als unabdnderlich akzeptiert, die da
heifst: ,Das Alter fiigt nichts hinzu“.
Fur den heiligen Josefmaria besteht
ein jugendliche Geist darin, immer
unangepafdt grofdziigig zu sein und
keine Haltung zuzulassen, die die
eigenen Fehler und die
Ungerechtigkeiten in der uns



umgebenden Gesellschaft
Lkonserviert“.

,DUu bist berechnend. - Sage mir
nicht, du seiest jung. Die Jugend gibt
alles, was sie hat: sie schenkt sich
selbst ohne Vorbehalt.“ (Der Weg, 30)

A. Llano ist zu der Zeit Professor fur
Philosophie und Leiter der
philosophischen Fakultat der
Universitat von Navarra in Pamplona
(Spanien), deren Rektor er aufSerdem
lange gewesen ist. Von ihm sind
Arbeiten zur Philosophie des
deutschen Idealismus veroffentlicht
worden, und er setzte sich ebenfalls
auseinander mit Fragen der
Ontologie und der Erkenntnistheorie
bei Aristoteles und Thomas von
Aquin im Zusammenhang mit den
Fragestellungen der logisch-
linguistischen Analyse. Auch
politische Philosophie und
Kulturtheorie gehoren zu seinen
Forschungsgebieten.



Aus den Kongressakten "Die Grofse
des Alltags", Bd. VIII, Die Jugend:
Zukunft aufbauen, EDUSC, 2003

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/der-jugendliche-geist-des-
heiligen-josefmaria/ (16.12.2025)


https://opusdei.org/de/article/der-jugendliche-geist-des-heiligen-josefmaria/
https://opusdei.org/de/article/der-jugendliche-geist-des-heiligen-josefmaria/
https://opusdei.org/de/article/der-jugendliche-geist-des-heiligen-josefmaria/

	Der jugendliche Geist des heiligen Josefmaria

