opusdei.org

Der
Christozentrismus
von Josemaria
Escriva

Der Christozentrismus des
Grunders des Opus Dei ist
wesentlich fiir das Verstandnis
seine Werkes und seines
Denkens. Es ist ein
faszinierendes Thema." So
leitete George Pell, Erzbischof
von Sydney, seinen Vortrag
beim Kongress ,,Die Grofde des
Alltags“, 2002 in Rom, ein.

19.01.2002



"Der Christozentrismus des
Griinders des Opus Dei ist
wesentlich fiir das Verstandnis
seine Werkes und seines Denkens.
Es ist ein faszinierendes Thema."
So leitete Msgr. Pell, Erzbischof
von Australien, seinen Vortrag
beim Kongress ,,Die Grofie des
Alltags®, 2002 in Rom, ein.

Im ersten Teil meiner Rede werde ich
versuchen, die Grundvorstellungen
im Christozentrismus des heiligen
Josefmaria zu beschreiben und zu
hinterfragen. Dabei beziehe ich mich
auf einige der wichtigeren
akademischen Vertreter (1),
besonders seiner beiden Nachfolger,
Bischof Alvaro del Portillo (2) und
Bischof Javier Echevarria (3), des
derzeitigen Pralaten des Opus Dei.

Man kann verschiedene Zugange
zum Christozentrismus des seligen
Josefmaria wahlen. Der Weg, den ich
bevorzuge, betont drei umfassendere



Aspekte, in angelsachsischer
Kurzschrift gesagt: den andachtig
frommen, den angewandten
(einschliefslich des asketischen,
kirchlich-doktrindren und
apostolischen Lebens) und den
personalen Aspekt (einschliefdlich
des existentiellen und mystischen
Seins).

Eine Frage, die ich im zweiten Teil
meiner Rede behandeln werde ist, ob
wir vielleicht einen vierten Teil
hinzufiigen sollten, den
hermeneutischen Aspekt. Von Natur
aus eher theologisch als spirituell, ist
dieser vierte Gesichtspunkt eher auf
die Auswirkungen von Josefmarias
Denken gegriindet als auf seine
ausdruckliche Lehre. Ich werde ihn
als Teil meiner Uberlegungen zur
Originalitdt und Neuheit des
Christozentrismus des seligen
Josefmaria untersuchen (4).



1. Der spirituelle Aspekt im
Christozentrismus des seligen
Josefmaria

Christozentrismus bedeutet ein
Gespur fur die zentrale Bedeutung
Christi, in welcher Ordnung oder
Umgebung wir uns auch immer
befinden. Dieser Kernpunkt hat eher
etwas mit unserem inneren als mit
unserem aufieren Leben zu tun und
macht die Bedeutung einer
bestimmten Regel oder eines
Sinnzusammenhangs aus. Auf der
ubernatiirlichen Ebene bedeutet
Christozentrismus, dass alles sich auf
Christus bezieht und von Christus
abhéngt. Der Christozentrismus des
neutestamentlichen Glaubens
entspricht dem Christozentrismus
der gottlichen Offenbarung und
letztendlich dem Christozentrismus
des Heilsplans Gottes, der in Thm
seinen Angelpunkt und sein
Fundament hat (Kol 1,15-18; Kor
3,10-11 (5).



Wir sollten es hier ganz klar machen,
dass der Christus, dem wir folgen,
der Christus der Evangelien, des
Neuen Testamentes, ist, namentlich
so wie er fir uns auf den grofsen
Ookumenischen Konzilen des 4. und 5.
Jh. von Nicda und Chalcedon geklart
wurde.

Es ist keine geringe Leistung des
intuitiven religiosen Genius des
seligen Josefmaria, dass er diesem
Christus, wahrer Gott und wahrer
Mensch (mit der ganzen Autoritat
der Kirche vorgestellt und von der
Kirche durch die Jahrhunderte
verteidigt) erlaubt, fir sich selbst zu
sprechen. Er ist nicht in dieses
Labyrinth eingetreten, wo so viele
sich verirrt haben, indem sie nach
dem historischen Jesus suchten, der
in aufeinanderfolgenden
Generationen als ein jeweils anderes
Bild erschien und so die
vorherrschenden ideologischen
Interessen einer jeden Periode



widerspiegelte, vom romantischen
Helden bis zum Revolutionar der
Befreiungstheologie.

Der Christozentrismus hat sowohl
spirituelle als auch theologische
Auswirkungen. Jede christliche
Spiritualitat ist christozentrisch, es
sei denn, sie ist ihrer wahren Natur
beraubt worden. Insofern bezieht
sich der Christozentrismus auf die
Ausgestaltung verschiedener
Elemente einer jeweils eigenen
Spiritualitat, Charisma, Berufung
oder Aufgabe in ihrer Beziehung zu
Christus (6).

Im Augenblick mochte ich gern
meine Aufmerksamkeit auf die
spirituellen Auswirkungen des
Christozentrismus des Seligen
Josefmaria richten und die
theologischen Aspekte im zweiten
Teil meiner Ausfiihrungen
behandeln.

a) Frommigkeit und Hingabe



Es konnte einige iiberraschen, aber
der selige Josefmaria Escriva
empfiehlt keine besonderen
Frommigkeitsiibungen. Er forderte
die gewohnten Andachten,
besonders jene zur Muttergottes und
zur Eucharistie, und er empfahl den
Leuten, Bucher uber das Leben
Christi zu lesen, besonders uiber die
Passion. Es ist ein Zeichen seiner
eigenen Hingabe an Christus, dass er
solche Art von Blichern zum
Geschenk gemacht hat. Der selige
Josefmaria hatte immer eine grofe
Andacht zum HI. Kreuz, und er
ermutigte diejenigen, die ihn
kannten, das Holz des Kreuzes zu
verehren (7). Er ging uber die
Volksfrommigkeit seiner Zeit hinaus,
ohne sie aufzugeben, indem er deren
Fundament nach vorne und den
Grund dahinter ins Blickfeld rickte:
der gekreuzigte und auferstandene
Christus.



Manchmal wurde dieser
andachtsvolle Christozentrismus
missverstanden, und das fihrte
dazu, dass der selige Josefmaria fiir
Dinge wie das Holzkreuz, das er in
den Zentren des Opus Die
aufzuhédngen veranlasste, und wegen
der Strenge, mit der er die Liturgie
lebte (8), kritisiert wurde.

b) Askese

Nichts liegt der religiosen Richtung
des Grinders des Opus Dei ferner als
eine Frommigkeit ohne
lehramtliches Fundament, eine
»alberne Andacht“, wie die hl.
Theresia von Avila sagen wirde. Der
selige Josefmaria war tiberzeugt,
dass der grofdte Feind Gottes die
Dummbheit ist, und deshalb arbeitete
er daran, dass die Menschen Gott
immer besser kennenlernen. Fir ihn
war das Opus Dei eine grofie
Katechese. Katechese machte er sein
ganzes Leben lang, mit einem



Geschick, das in der Verkundigung
die Frische des Evangeliums
hervorhob, das immer alt und immer
neu ist (Mt 13,52). Wie Alvaro del
Portillo iber den Weg geschrieben
hat, erfullt Christus jede einzelne
Seite, .... denn Christus ist der Weg
des Menschen; und die Tiefe des
Menschen, sein Herz, wird erhellt
vom Licht der Wahrheit Christi und
entziindet mit dem Leben und der
Liebe Christi (9). Uber Gott sprechen,
uber Christus sprechen, das genau ist
es, was die Lehre des Grunders des
Opus Dei zusammenfasst und
ausfullt (10).

Lehre und Askese sind im
Christozentrismus des seligen
Josefmaria notwendigerweise
verbunden, denn fiir den Grinder ist
die Wahrheit keine Theorie, die
passiv betrachtet wird, sondern der
Anfang von Leben und Arbeit. Zur
Lehre gehort das Leben, zum
Glauben die Arbeit. Josemaria



konnte niemanden verstehen, der
seine Lehre zwar kennenlernte, sie
aber nicht in Handeln umsetzte.
Diese Einheit von Theorie und Praxis
war in seiner Seele so tief verankert,
dass Der Weg sich schon am Anfang
darauf bezieht, nicht nur in seinem
berihmten ersten Punkt, sondern
schon im Vorwort: ,,Erinnerungen
mochte ich wachrufen in dir und
Gedanken wecken, die dich treffen,
damit dein Leben anders wird ....“

Der Schritt von der Lehre zur Askese
in diesem Christozentrismus ist eine
Bewegung vom Christus-
Kennenlernen zum Leben-wie-
Christus. Leben wie Christus
bedeutet: Christus nachahmen,
Christus folgen, sich in Christus
verwandeln, bei Christus sein,
Christus lieben, bei Christus bleiben.
Das sind kurze Leitworte, die viele
Male in den Schriften des seligen
Josefmaria vorkommen und seine
Lehre zusammenfassen;



Erkenntnisse, auf die er sich
bestandig in seiner apostolischen
Arbeit und als Seelenfiihrer bezog
(11). Die Spur des Samanns konnte
man als ein Denkmuster dafiir
ansehen: Josemaria untersucht in
diesem Buch alle Tugenden und
Eigenschaften, die das Leben eines
Christen bereichern sollten. Es sind
die Tugenden und Eigenschaften
Christi, perfectus Deus, perfectus
homo - vollkommener Gott und
vollkommener Mensch (12).

Die Einheit von Lehre und Askese
steht in vollkommenem Einklang mit
der Tradition der christlichen
Spiritualitat. Was neu ist am
Christozentrismus des seligen
Josefmaria, ist der Weg, den er durch
den angesammelten Wildwuchs der
Jahrhunderte geschlagen hat, der in
einigen Fallen diese Einheit
verzerrte. Der selige Josefmaria
arbeitete ununterbrochen daran, die
christliche Askese von den



Umstindlichkeiten und Skrupeln zu
befreien, die sie entstellen konnte,
damit sie zu ihrer urspriinglichen
Einfachheit zuriick kam und sich
nach unserem Herrn Jesus Christus
ausrichtete (13).

Ein anderer neuer Schritt - nicht
wegen seines Inhalts, sondern wegen
der Klarheit, mit der er ihn
prasentiert — ist der apostolische
Charakter im Christozentrismus des
seligen Josefmaria. Christus kennen
und Christus folgen fihrt zu einem
Uberflielen in apostolische Aktion
und ist von geistlichem Belang fiir
andere (14). Das bedeutet nicht nur,
Interesse zu haben an anderen oder
an menschenfreundlichen
Aktivitaten oder sozialer
Gerechtigkeit. Es ist all das auch,
aber dariuber hinaus mehr, denn es
bedeutet, iber Christus zu reden,
Christus zu verkiinden, Christus
weiterzugeben, Christus zu denen zu
bringen, die um uns herum sind:



Freunde, Familienangehorige,
Kollegen und sogar jene, die wir
zufillig treffen. UberflieRen: dieses
Wort benutzte Josemaria gern, um
die enge Beziehung zwischen dem
ubernaturlichen Leben und der
apostolischen Aktion zu beschreiben,
ahnlich wie die Beziehung — wie wir
eben gesehen haben - zwischen der
ubernatirlichen Erkenntnis (Lehre)
und der geistlichen Askese. So wie
der Schritt von der Erkenntnis zur
Anstrengung auf der gemeinsamen
Beziehung beider zu Christus beruht
- vom Christus-kennen zum Christus-
nachahmen - so findet auch dieser
Schritt vom Uibernatiirlichen Leben
zur apostolischen Aktion statt, weil
beide sich auf Christus beziehen.

¢) Das Personale und das Existentielle

Was wir gerade gesehen haben, fihrt
uns zur Erklarung dieser ,Nicht-
originalen Originalitdt“. Indem wir
Christus kennen und Christus



nachahmen und Christus verkiinden,
finden wir uns selbst in Christus
wieder, von Christus, fiir Christus,
mit Christus und durch Christus.
,»Auf diesem Pfad der Liebe, der
unser Leben ist, tun wir alles durch
Liebe, mit einer Liebe, die durch
unsere personlichen Schwéachen
nicht geschwacht ist. Ich lebe durch
Ihn, mit Ihm, fir Thn und fiir die
Seelen. Von Seiner Liebe und fiir
Seine Liebe lebe ich, trotz meiner
personlichen Fehler. Und trotz dieser
Fehler, und vielleicht sogar wegen
ihnen, wird meine Liebe jeden Tag
erneuert” (15).

In der Arbeit und im Denken des
seligen Josefmaria sind das Erkennen
und Handeln auf das Leben
ausgerichtet. Wissen und Handeln
sind Ausdrucksformen des Lebens.
Gerade im Leben findet alles seine
letzte Bedeutung und seinen wahren
Ursprung. Wissen, das nicht im
Leben wurzelt, ist kiinstlich und



falsch, und dasselbe kann auch tiber
das Handeln gesagt werden. Wenn
das Handeln nicht aus dem Leben
erwachst, ist es falsch und
heuchlerisch — ein Doppelleben, wie
er es anschaulich beschreiben wiirde
(16).

Der Christozentrismus des seligen
Josefmaria Ubertragt sich auf die
Einheit des Lebens: Einheit zwischen
asketischem Leben, Apostolat und
Arbeit. Die Arbeit nimmt naturlich
einen besonderen Platz in seinem
Denken ein, sei es die Arbeit auf den
Feldern, in den Fabriken, Schulen,
Universitiaten, zu Hause oder im
priesterlichen Dienst, in jedem
rechtschaffenen Beruf (17).

Wenn wir dartiber nachdenken,
verstehen wir, warum es keinen
anderen Weg geben konnte. Gebet
bedeutet Sprechen mit Gott, mit
Christus, der sich in unsere Nahe
begeben hat (18) — es bedeutet, iber



[hn und tber uns (zu sprechen 19).
Apostolat bedeutet, tiber Christus zu
sprechen, Ihn anzukindigen, Thn
anderen zu vermitteln, es bedeutet
Hfur Christus zu arbeiten“(20). Wenn
die Arbeit mit Gebet und Apostolat
verbunden ist, heifst das, ,,Christus
an der Spitze aller menschlichen
Tatigkeiten aufleuchten zu

lassen“ (21). ,Dort unter euren
Mitmenschen, in euren Miithen, eurer
Arbeit und eurer Liebe, dort ist der
eigentliche Ort eurer tagtaglichen
Begegnung mit Christus® (22).

Die Lehre der Einheit des Lebens
verursachte dem seligen Josemaria
viele Schwierigkeiten. Einige Leute
leugneten die Moglichkeit, mitten in
der Welt (und nicht etwa in einem
Kloster oder am Altar) heilig zu
werden, und sie verwarfen die
Moglichkeit, kontemplatives Leben
zu erreichen, ohne die eigene
Familie, Arbeit und Lebensumstande
aufgeben zu missen. Gegen Ende des



Lebens von Josemaria Escriva
erklarte das Zweite Vatikanische
Konzil die Wahrheit der universalen
Berufung zur Heiligkeit (Lumen
Gentium, Nr. 39,42) und der Einheit
des Lebens (Presbyterorum ordinis,
Nr. 14). Aber bevor diese
Anerkennung der universalen Kirche
erfolgte, musste der selige Josemaria
sich demtitigen und auf heroische
Weise denen ins Auge sehen, die
nicht verstanden, dass sich auf
Christus auszurichten bedeutete, die
Einheit des Lebens zu praktizieren,
Einheit zwischen Gebet, Eifer fiir die
Seelen und Arbeit.

Das war vielleicht der grofdte Beitrag
des seligen Josefmaria auf dem
Gebiet des Christozentrismus,
obwohl es immer noch
Missverstdandnis und Widerspruch
gibt, selbst heute noch von einigen
Experten und Spezialisten auf dem
Gebiet des spirituellen Lebens (23).



Einheit des Lebens: Einheit in
Christus. Das bedeutet, dass das
Leben der Person das Leben ist, das
mit Christus gelebt wird, dass das
Sein der Person in Christus
verwirklicht wird, dass die Person
sich mit Christus identifiziert, dass
sie ein Kind Gottes ist, wie der hl.
Johannes in seinem 1. Brief sagt (1
Joh 3,2): ,Kinder Gottes heifsen wir
und sind wir“. An diesem Punkt,
glaube ich, konnen wir drei
Hauptmerkmale im
Christozentrismus des seligen
Josefmaria herausstellen:

Erstens ist es ein Christozentrismus,
der mit den Schriften des hl. Paulus
und des hl. Johannes Schritt halt. Es
ist unmaglich, sich nicht dem
Evangeliumstext des hl. Johannes
zuzuwenden, wenn man die Texte
des Grunders liest: ,,Wer mein
Fleisch isst und mein Blut trinkt,
bleibt in mir und ich in ihm. Wie
mich der lebendige Vater gesandt hat



und wie ich durch den Vater lebe,
wird auch jener, der mich isst, durch
mich leben® (Joh 6,57). ,,Bleibt in mir
und ich bleibe in euch. Wie die Rebe
nicht aus sich selbst Frucht bringen
kann, wenn sie nicht am Weinstock
bleibt, so auch ihr nicht, wenn ihr
nicht in mir bleibt. Ich bin der
Weinstock, ihr seid die Reben; wer in
mir bleibt und ich in ihm, der bringt
viele Frucht; denn getrennt von mir
konnt ihr nichts tun“ (Joh 15,4-5). Ein
anderes Mal zitieren Texte des
seligen Josefmaria ausdrucklich die
Paulinischen Bekenntnisse, die er
besonders wortgewaltig und
ermutigend fand: ,Denn fiir mich ist
das Leben Christus und das Sterben
Gewinn“ (Phil 1,21) ,,Mit Christus bin
ich gekreuzigt worden. So lebe nun
nicht mehr ich, es lebt in mir
Christus. Soweit ich jetzt noch im
Fleisch lebe, lebe ich im Glauben an
den Sohn Gottes, der mich liebte und
sich hingab fiir mich.” (Gal 2,19-20).



Zweitens sind die lehrmafSigen,
asketischen und apostolischen
Aspekte auf einen darunter
liegenden mystischen
Christozentrismus gegriindet, der
gleichzeitig existentiell und radikal
ist, allen zuganglich, auch, wenn es
mubhselig und anstrengend ist. So hat
es der Grunder beschrieben.
,Paradox: Es ist eher erreichbar,
heilig zu sein als weise; aber es ist
leichter, weise zu sein als

heilig.“ (24). Statt einer
komplizierten und umstiandlichen
Spiritualitat, mit ins Einzelne
gehenden Ubungen, die man nur
schwer behalten kann, bietet
Josemaria Escriva eine Spiritualitét
an, die darauf abzielt, eine
personliche Beziehung zu Christus zu
leben. “Christus suchen. Christus
finden. Christus lieben. Drei
deutliche Schritte.“ (25) Die Berufung
zu einem kontemplativen Leben ist
fur alle, und der selige Josefmaria
versichert, dass, wenn man die



Arbeit in Gebet und in einen Dienst
am Nachsten verwandelt , dann ist es
unmoglich, sich nicht an Christus
auszurichten.

Drittens kann man die Originalitat
des Christozentrismus des Grunders
zusammenfassen in ,,Christus an der
Spitze jeder menschlichen Tatigkeit
aufleuchten lassen“. Das bedeutet,
ihn dorthin zu stellen mit heiligender
und geheiligter Arbeit (26). Die
Zusammenfassung aller Dinge in
Christus wendet sich jetzt nach
aufden — vom personlichen Leben,
von der personlichen Identifikation
mit Christus, zur Heiligung der
anderen, zur Heiligung der
Gesellschaft, zur Eroberung der Welt
fur Christus.

2. Die theologischen Auswirkungen
des Christozentrismus des Seligen
Josemaria

Die spirituellen Aspekte des
Christozentrismus des seligen



Josefmaria sind hinreichend klar. Die
theologischen Merkmale sind es auf
den ersten Blick weniger. Theologen
sprechen oft vom Christozentrismus,
zuerst als Mysterium der Erlosung
mit kosmologischen und
anthropologischen Dimensionen.
Von einem theologischen Standpunkt
aus ist ein Verstandnis der
Wirklichkeit christozentrisch, wenn
in der Beziehung der Welt und des
Menschen zu Gott Christus darin
einbezogen wird (27).

a) Theologie und Christozentrismus

Es gibt viele Moglichkeiten, eine
theologische Sichtweise der Realitét
zu zeigen, die sich auf Christus
ausrichtet. Der hl. Ireneus von Lyon
zum Beispiel benutzt die Idee der
Wiederholung, wie der hl. Paulus,
um Christus als das Zentrum, das
Fundament und den Hohepunkt der
Offenbarungslehre zu beschreiben.
Der hl. Augustinus andererseits wird



besonders vom Geheimnis der Gnade
angezogen, bis zu dem Punkt, dass
die ibernaturliche Vereinigung von
vernunftbegabten und freien Wesen
den Leib Christi formt. Der hl.
Anselm betonte bereits im 1.
Jahrtausend den Begriff der
Erlosung, und von daher verstand er,
dass Christus die theologische Mitte
jeder Wirklichkeit war, ist und sein
wird, weil er Gott-Mensch ist, der
einzige, der fahig ist, dem Vater die
vollstandige Wiedergutmachung fir
Adams Suinde anzubieten. Thomas
von Aquin stimmt der gldnzenden
Eingebung Platons und Aristoteles zu
und beschreibt den Weggang und
Wieder-Eintritt Gottes, der sich
durch Christus, den endgultigen und
hochsten Logos der Welt und
Geschichte vollzogen hat. In jiungerer
Zeit hat Guardini argumentiert, dass
die Demut Gottes der Schlissel fir
die Deutung ist, und Urs von
Balthasar sah in der Liebe den



Hauptgedanken seiner
breitgefacherten Theologie (28).

Der selige Josefmaria war kein
akademischer Theologe, aber ein
grundlegender Charakterzug seiner
Arbeit und seiner Botschaft war die
Einheit — die Einheit zwischen Lehre
und Leben, zwischen Gebet,
Apostolat und Arbeit, zwischen
Anbetung und tbernatirlichem
Glauben. Sein Christozentrismus ist
nicht eingegrenzt auf den Bereich
der Zuneigung und Liebe, aber er
setzt ein tiefes Verstehen der
Wirklichkeit voraus und druckt es
aus als eine Teilhabe an allem und
jedem im Leben Christi. Seine
Theologie ist eine vereinheitlichende
Deutung der Beziehung zwischen
dem Kosmos und dem Menschen mit
Gott. Dieser theologische Zugang ist
eine Fortsetzung der Arbeiten solch
grofer Gestalten wie Ireneus,
Augustinus und Thomas und geht
uber sie hinaus. Sie folgt allerdings



einem anderen Weg als Anselm,
Guardini und Von Balthasar, ohne
mit ihnen aneinander zu geraten.
Zum Beispiel verschwindet aus des
Grunders Sicht niemals die
Vorstellung der Stunde (er sagte
einmal, dass das Auftauchen unserer
eigenen Fehler wie ein ritornello ist,
ein immer wiederkehrender Refrain
der menschlichen Existenz). Aber
das wird gleichzeitig nicht das
Zentrum seines Denkens, das, ganz
auf Christus konzentriert, sehr
positiv ist. Seine Wertschatzung der
Demut (,,ohne sie“, sagte er mit den
Worten von Cervantes, ,ware keine
Tugend eine Tugend®) bringt ihn
dazu, die Demut als grofdte Tugend
anzusehen (besonders der
Gottesmutter) (29), ohne sie zur
hermeneutischen Basis seiner
Theologie zu machen. Das Kriterium
ist immer Christus, in dem er die
Demut fand, ebenso wie die
Einfachheit, die Arbeitsamkeit, die
Grofdherzigkeit und all die



Vollkommenheit, die wir von ihm
kennen.

Eines der wichtigsten Beispiele
dieser Vollkommenheit ist gewiss die
Liebe. Aber es ist nicht der
entscheidende Schlissel zur
theologischen Vorstellung des seligen
Josefmaria tiber den Menschen und
die Welt. Dartiber hinaus ist es das
Leben, ein Leben, das
gekennzeichnet und gerechtfertigt ist
durch die Liebe, das aber seine letzte
Bestimmung nicht in der Liebe sieht.
Der Grunder verkiundete standig die
menschliche und goéttliche Liebe in
seinen Predigten und daruber hinaus
durch sein Beispiel. Er war ,ein
Mann, der zu lieben verstand®, und
wenn die Leute ihn Vater nannten,
dann gebrauchten sie dieses Wort in
einem tiefen und authentischen Sinn
(30). Die Begriffe von Liebe, Licht
und Leben, so wie sie vom hl.
Johannes und vom hl. Paulus gelehrt
werden, sind in Josefmarias



Ausfihrungen so zusammengefasst,
(nicht akademisch formuliert, aber
hinreichend entwickelt, um
verstanden und angenommen zu
werden), dass Licht und Liebe
einfach zum Leben gehoren, dem
Leben des Gottessohnes. Wir
nehmen an diesem Leben teil durch
die Gnade, als Kinder Gottes, und so
spiegeln wir in unserem Leben und
in unseren Handlungen das Licht
und die Liebe Gottes wider (31).

b) Gotteskindschaft im
Christozentrismus des Seligen
Josemaria

Dieser theologische
Christozentrismus wird in den
Schriften des seligen Josefmaria eher
stillschweigend vorausgesetzt als
ausdruicklich formuliert. Er wird
abgeleitet aus der tiefen Einsicht der
Gottessohnschaft. Der Griinder
bestimmt ausdriicklich die
Gotteskindschaft als Fundament des



Geistes des Opus Dei. Wir konnten
sagen, dass er die Gotteskindscharft,
gegrindet auf die vereinheitlichte
Vorstellung vom Leben, wie wir
gerade sahen, als einen Schliissel
zum theologischen Verstandnis der
Wirklichkeit ansieht (32). Das
bedeutet - indem er dem hl. Paulus
und besonders dem hl. Johannes
sehr eng folgt -, das Leben, das uns
durch Christus geschenkt wird, ins
Zentrum der Theologie zu stellen. Das
ist der definitive theologische Beitrag
des seligen Josefmaria zum
Christozentrismus. Betrachten Sie
dies im Licht der Heiligen Schrift.
Der hl. Johannes schreibt im Prolog
seines Evangeliums: ,,In Thm war das
Leben, und das Leben war das Licht
der Menschen® (Joh 1,4). Einige
Kapitel weiter zitiert er den Herrn
und sagt: ,, Ich bin gekommen, damit
sie Leben haben und es in Fille
haben® (Joh 10,10); und etwas weiter
noch einmal, bei der Erweckung des
Lazarus: ,Ich bin die Auferstehung



und das Leben; wer an mich glaubt,
wird leben, auch wenn er gestorben
ist; und jeder, der lebt und an mich
glaubt, wird nicht sterben in
Ewigkeit” (Joh 11,25-26). In seinem
ersten Brief schreibt Johannes tiber
diese Thematik aus einer neuen
Perspektive:

»,Was von Anfang an war, was wir
gehort haben, was wir mit unseren
Augen gesehen, was wir geschaut
und was unsere Hande angefasst
haben, das verkiinden wir: Das Wort
des Lebens. Denn das Leben wurde
offenbart; wir haben gesehen und
bezeugen und verkiinden euch das
ewige Leben, das beim Vater war
und uns offenbart wurde. Was wir
gesehen und gehort haben, das
verkunden wir auch euch, damit
auch ihr Gemeinschaft mit uns habt.
Wir aber haben Gemeinschaft mit
dem Vater und mit seinem Sohn
Jesus Christus® (1 Joh 1,1-4).



Die Bedeutung, die der Begriff des
Lebens und seiner Abhangigkeit von
Christus in der
Wirklichkeitsvorstellung des hl.
Johannes hat, ist klar. Der Begriff des
Lebens ist der zentrale Bezugspunkt
fur alles. Es ist dasselbe fur die
Begriffe vom Licht und von Liebe.

Das stimmt so auch fiir den hl.
Paulus. Ein bekannter Text, der vom
seligen Josefmaria oft benutzt wurde,
ist das Christusgebet im Brief an die
Epheser. Paulus preist ,,den Gott und
Vater unseres Herrn Jesus Christus,
der uns mit allem Segen seines
Geistes gesegnet hat durch unsere
Gemeinschaft mit Christus im
Himmel. Denn in ihm hat er uns
erwdahlt vor der Erschaffung der
Welt, damit wir heilig und untadelig
leben vor Gott; er hat uns aus Liebe
im voraus dazu bestimmt, seine
Sohne zu werden durch Jesus
Christus und nach seinem gnadigen
Willen zu ihm zu gelangen“ (Eph



1,2-5). Fur den hl. Paulus wurde von
Anfang an, noch bevor die Welt
existierte, uns alles gegeben in
Christus, denn wir wurden dazu
bestimmt (daher vorherbestimmt) in
Christus und durch Christus Kinder
Gottes zu sein.

Kindschaft ist verbunden mit
Zeugung, jenem Akt, der uns von
einer Vater-Sohn Beziehung
sprechen lasst. Jemand ist ein Sohn,
weill er von jemand anderem gezeugt
wurde. Der Mensch wurde berufen
und vorherbestimmt, um vom Vater
im Sohn durch denselben
eingeborenen Sohn geboren zu
werden. Unsere Gotteskindschaft
bezieht sich offensichtlich auf den
Vater, aber auch auf den Sohn, weil
es eine Teilhabe ist an seiner eigenen
einzigartigen Sohnschaft. Wir
erlangen diese Teilhabe dadurch,
dass der Sohn Fleisch angenommen
hat oder in die Geschichte
eingegriffen hat. Es bezieht sich auch



auf den HI. Geist, wie der hl. Paulus
mehrfach erklart. (Gal 4,6; ROm 8.15).

Kindschaft und Zeugung beziehen
sich auch auf das Leben, das
weitergeleitet und in Besitz
genommen wird. Wir verstehen das
Leben, das uiibermittelt und in Besitz
genommen wird, als ein Sein, das wir
durch Generationen hindurch
erlangt haben. In der
ubernaturlichen Ordnung sprechen
wir uber das Leben, das Gott uns
unentgeltlich schenkt jenseits des
Lebens, das wir schon haben durch
die Generationen der Menschheit:
Das Leben, das Christus vermittelt.
Dieses Leben erlangt man nicht
durch den Korper sondern durch den
Glauben. Der hl. Johannes sagt:
»~Allen aber, die ihn aufnahmen, gab
er Vollmacht, Kinder Gottes zu
werden, denen, die glauben an
seinen Namen, die nicht aus dem
Blute und nicht aus dem Wollen des
Fleisches und nicht aus dem Willen



des Mannes, sondern aus Gott
geboren sind“ (Joh 1,12). Und der hl.
Paulus erinnert uns daran, ,,ihr alle
seid Sohne Gottes durch den Glauben
in Christus Jesus; ihr alle ndmlich,
die ihr auf Christus getauft wurdet,
habt Christus angezogen“ (Gal
3,26-27).

Dies ist eine starke und gesunde
Basis fur eine spirituelle und
theologische Lehrmeinung. Es ist ein
vollstdndiger Christozentrismus, der
den Menschen ganz auf die
eingeborene Person bezieht, in dem
Malfle, dass er (um einen Ausdruck zu
gebrauchen, den der selige
Josefmaria liebte, und den er aus der
alten und manchmal vergessenen
Tradition der Kirche nahm) ein alter
Christus, ipse Christus wird. ,Jeder
von uns soll alter Christus, ipse
Christus sein, ein anderer Christus,
Christus selbst. Nur so werden wir
diese grofdartige, gewaltige, nie
endende Aufgabe tibernehmen



konnen: von innen her alle zeitlichen
Strukturen zu heiligen und sie mit
dem Sauerteig der Erlosung zu
durchdringen® (33).

Christozentrismus bedeutet die
Wiederholung all dessen, was an
Christus Person ist, denn vom Vater
und durch Thn hat die menschliche
Person ihr ganzes Sein, alles, was
jemand hat, alles, was jemand tut
(34).

Um die christliche Lehre im Licht
dieses hermeneutischen Leitmotivs
zu entwickeln (Leben als
Gotteskindschaft) braucht man
Behutsamkeit und Eifer. Es ist eine
Aufgabe, die viele verschiedene
Mitwirkungen und die
Anstrengungen vieler Theologen
erfordert. In anderen Worten, es
wird schwere Arbeit sein; aber trotz
der Schwierigkeiten wird es sich
lohnen; ich glaube es ist etwas
Machbares und den Seelen sehr



Nitzliches, wie man an der Wirkung
sehen kann, die der Geist des seligen
Josefmaria auf viele Menschen
unserer Zeit ausgeubt hat.

Eine Lehre, die auf Christus als
Quelle des Lebens fir alle
ausgerichtet ist - omnes traham ad
me ipsum! (Ich werde alle Menschen
an mich ziehen, Joh 12,32) - muss das
theologische Reflektieren und
Forschen erneuern. Die Ausdeutung
der Beziehung zwischen dem Kosmos
und dem Menschen mit Gott als eine
Einheit ist ein verlasslicher
Referenzpunkt fir dieses Werk. Im
Besonderen legt es einen
Christozentrismus vor, der die
Endlichkeit der Menschwerdung
nicht auf die Befreiung von der
Stuinde eingrenzt, sondern der auf
viele verschiedene Weisen
angewendet und entwickelt werden
kann. Der Christozentrismus des
seligen Josefmaria grenzt die
erklarende Macht des Christentums



nicht ein auf Fragen, die damit
enden,Vorschriften zu machen und
scheinbar mehr Probleme aufwerfen
als 1osen, wie die Geschichte der
Theologie im zweiten Jahrtausend
zuwelilen gezeigt hat (35).
Josefmarias Christozentrismus mit
seiner vereinheitlichenden
Erklarung aller Aspekte des Lebens,
verspricht, die
Widersprichlichkeiten zu
uberwinden, die in den vergangenen
Jahrhunderten entstanden sind
zwischen intellektuellem Leben und
Frommigkeitsleben, zwischen
spirituellem Leben und
wissenschaftlicher Arbeit, zwischen
christlichem Leben und Berufsarbeit.

Dies ist heute ausgesprochen

wichtig , besonders in der westlichen
Welt, wo unsere gesellschaftlichen
Schutzfunktionen von Pfarrei und
Schule und sogar selbst der Familie
durch die technologischen
Entwicklungen geschwécht worden



sind, die von Neuheiden, Radio,
Fernsehen und Internet auf leichte
Weise ausgenutzt werden.

Ich erinnere mich, vor vierzig Jahren
die Schriften von Frank Sheed
gelesen zu haben, einem Australier,
der die meiste Zeit seines Lebens als
Erwachsener in England verbracht
hat. Er war einer der wenigen
bekannten Laientheologen in der
englisch sprechenden Welt des 20.
Jahrhundert, der damals behauptete,
dass das Licht Christi sich
verdunkelt. Vor weniger als zehn
Jahren, so erinnere ich mich, hat mir
Kardinal O’Connor von New York
vorausgesagt, dass der kommende
grofse Kampf in der katholischen
Welt nicht tiber sexuelle
Moralvorstellungen sein wirde, iber
Abtreibung oder Euthanasie,
sondern uber die Natur und die
Person Jesu Christi unseres Herrn,
uber seine einzigartige Rolle in der
Erlosung. Sogar in Fiihrungskreisen



von Katholiken, ganz zu schweigen
von liberalen Protestanten, gibt es
ein verdecktes Bestreben, Christus zu
ersetzen durch eine Geist-Theologie
oder durch einen komplizierten
Pantheismus, der viel traditionelles
theologisches Vokabular enthdlt und
die Gottlichkeit Christi leugnet.

Auch auf der sub- theologischen
Ebene ist die Begeisterung des
seligen Josefmaria daruber, dass wir
Christus verkunden, ihn anderen
bekannt machen, ein willkommenes
Gegengift fur jene, die zwar treue
Christen bleiben, aber anderen
Anliegen einen Ehrenplatz
eingerdumt haben, wie sozialer
Gerechtigkeit, oder Okologie oder
sogar dem Feminismus. Katholiken
miussen Leute sein, die sich auf Gott
ausrichten, die zu Gott durch
Christus kommen.

Zum Schluss mochte ich einen Text
des Seligen Josemaria Escriva



vorlesen, der anschaulich zeigt, was
ich die ganze Zeit versucht habe zu
erklaren. Es ist ein Punkt aus dem
Feuer der Schmiede, Nr. 418. Es ruft
die Innenansicht des Zweiten
Vatikanischen Konzils in Erinnerung,
dass ,in seiner Menscherdung, Er,
der Sohn Gottes, sich auf eine
bestimmte Weise mit jedem
einzelnen Menschen verbunden

hat“ (Gaudium et spes 22). Der
Grunder sagt: ,Das Leben Jesu Christi
wiederholt sich auf je eigene Weise
im Leben eines jeden von uns, wenn
wir treu sind: sowohl nach innen, auf
dem Wege der Heiligung, als auch
nach aufSen, im Verhalten. Danke
IThm fiir seine Giite. Dieses Leben
wird allen angeboten, denn alle
nehmen irgendwie schon Anteil
daran; und alle werden gerufen, um
daran vollkommen Anteil zu
nehmen. Alle Manner und alle
Frauen werden gerufen, von Thm zu
leben, in IThm, fir Ihn. Alle sind
berufen heilig zu sein, denn



Heiligkeit ,,....ist Leben -
ubernatirliches Leben* (36).

Anmerkungen

(1) Viele Autoren haben tiber dieses
Thema geschrieben: A. ARANDA, El
bullir de la sangre de Cristo, Madrid
2000, bes. pp. 153-178; J.L. ILLANES,
On the Theology of Work, Dublin
1982; S. Garofalo, “Il valore perenne
del Vangelo”, in C. Fabro et al., Santi
nel mondo. Studi sugli scritti del beato
Josemaria Escriva, Milan 1992,
156-193, bes. pp. 170-173 und
183-185; P. Rodriguez, “Omnia
traham ad meipsum. El sentido de
Juan 12, 32 en la experiencia
espiritual de Mons. Escriva de
Balaguer”, in Romana 13 (1991)
331-352; G. Tanzella-Nitti, “Perfectus
Deus, perfectus Homo. Reflexiones
sobre la ejemplaridad del misterio de
la Encarnacion del Verbo en las
ensefianzas del beato Josemaria



Escriva”, in Romana 13 (1997)
360-381.

(2) Die folgenden sind von
besonderer Bedeutung :Die
Einfithrungen zu Christus begegnen,
Freunde Gottes, Die Spur des
Samanns, Im Feuer der Schmiede und
Der Kreuzweg ; seine kurzen und
tiefen Betrachtungen zu finden in
“Significado teoldgico-espiritual de
Camino”, am Anfang des Werkes
zusammengefasst von J. Morales,
Estudios sobre Camino, Madrid 1989,
pPp- 45-56; einige Artikel in Una vida
para Dios. Reflexiones en torno a la
figura de Josemaria Escrivad de
Balaguer, Madrid 1992; and
Immersed in God: Blessed Josemaria
Escriva, founder of Opus Dei, as seen
by his successor, Bishop Alvaro Del
Portillo, with C. Cavalleri, Princeton
NJ 1996.

(3) Besonders beziehe ich mich auf
Memoria del B. Josemaria Escrivd,



Madrid 2000; und auf seine
Betrachtungen uber das christliche
Leben, gegriundet auf dem Denken
und Schreiben des Grunders des
Opus Dej, Itinerarios de vida
cristiana, Barcelona 2001.

(4) Eine kurze Zusammenfassung der
Spiritualitat des Grunders des Opus
Dei bei P. Masi, “Il pensiero spirituale
di Josemaria Escriva”, in Rivista di
Vita Spirituale, 54 (2000) pp. 60-89.

(5) Vgl. M. L. Cook, The Jesus of Faith.
A Study in Christology, New York
1981; G. Biffi, Approccio al
cristocentrismo, Jaca Book, Milan
1993; F.L. Mateo Seco - F. Ocdriz - J.
A. Riestra, The Mystery of Jesus
Christ, Dublin 1994, pp. 43-89.

(6) Vgl. B. De Margerie, Christ for the
World - The Heart of the Lamb. A
treatise on Christology, Chicago 1973;
G. Moioli, “Cristocentrismo”, in S. de
Fiores - T. Goffi, Nuovo Dizionario di
spiritualita, Roma 1982, pp. 354-366;



A. Blasucci, “Cristocentrismo”, in E.
Ancilli (ed.), Dizionario di spiritualita,
Rome 1990, pp. 667-676.

(7) Vgl. Josemaria Escriva, Der Weg,
Nr. 178, 277, 302, 470, 775 and 811;
Die Spur des Sémanns, Nr. 28 and
238; Im Feuer der Schmiede, Nr. 29,
317, 400, 404, 761 and 774. Auch A.
del Portillo’s Introduction to
Josemaria Escriva, The Way of the
Cross, London - New York 1984, bes.
pp. 10-12.

(8) Vgl. A. Vazquez de Prada, Der
Gritinder des Opus Dei, vol. I: The
Early Years, Princeton 2001, p. 424.

(9)Vgl. A. del Portillo, Significado
teologico-espiritual , pp. 50-51.

(10) Vgl. A. del Portillo’s Einfithrung
in Josemaria Escriva, Christus
begegnen , London 1981, bes. pp.
7-11.



(11) Vgl. IDEM, Introduction to
Josemaria Escrivd, The Forge, Crows
Nest NSW 1988, bes. pp. 13-15.

(12) Vgl. IDEM, Introduction to
Josemaria Escriva, Furrow, Crows
Nest NSW 1987, bes. pp. iv-vi.

(13) Josemaria Escrivd, Der
Rosenkranz, Koln 1992, Kommentar
zum dritten Geheimnis des
freudenreichen Rosenkranzes.

(14) IDEM, Christus begegnen, Nr.
122.

(15) Josemaria Escriva, zitiert nach A.
del Portillo, Mons. Escrivd de
Balaguer, instrumento de Dios, Eine
Homilie vom 12. Juni 1976 in der
Universitat von Navarrae, p. 9.

(16) Josemaria Escriva, Homilie
gehalten in der Universitat von
Navarra, am 8. Oktober 1967,
enthalten in Gesprache mit



Monsignor Escriva de Balaguer, Koln,
Nr. 113-117, bes. Nr. 114.

(17) IDEM, Gesprdche, Nr. 10, 24, 26,
55-57,70, 113-117.

(18) Vgl. IDEM, Der Weg, Nr. 93-94,
105, 111, etc.

(19) Ibid., Nr. 100, 109, 113, etc.

(20) Ibid., Nr. 966; Christus begegnen
Nr. 122.

(21) IDEM, Christus begegnen Nr. 14,
38, 105, 156, 183.

(22) IDEM, Homilie gehalten in der
Universitat von Navarra am 8.
Oktober 1967, enthalten in
Gesprdche, Nr. 113-117, bes. Nr. 113.

(23) Vgl. A. Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei. Mons.
Josemaria Escriva de Balaguer
(1902-1975) , Madrid 1984 (2 ed.), pp.
119-120, 144, 146, 162-163, 235, 237,
240y 259-261; The Founder of Opus



Dei, vol. I: The Early Years..., pp.
411-423; P. Berglar, Opus Dei. Life and
Work of its Founder Josemaria
Escriva, Princeton NJ 1994, pp.
176-188.

(24) Josemaria Escriva, Der Weg, Nr.
282.

(25) Ibid., Nr. 382.

(26) Vgl. A. del Portillo, “Putting
Christ at the summit”, in Holiness
and the World. Studies in the Teaching
of Blessed Josemaria Escrivd,
Princeton - Dublin - Chicago 1997, pp.
291-296; J. Echevarria, Itinerarios... ,
pp- 23-36, 181-193 nd 214-221; P.
Rodriguez, “Omnes traham...”; A.
Aranda, El bullir de la sangre... , pp.
255-287; J.-L. Chabot, “Responsibility
to the world, and freedom”, in
Holiness and the World... , pp.
251-278.

(27) Vgl. Z.B. H. Schlier, “Kephalé.
Anakefalaiosis”, in TWNT, III,



672-682; G. Martelet, “Sur le motif de
I’incarnation”, in Problemes actuelles
de théologie, Bruges 1964; J. F.
Bonnefoy, Christ and the Cosmos,
Paterson N. J. 1965; A. Feuillet,
“L’hymne christologique de I’épitre
aux Philippiens”, in Revue Biblique 72
(1965) 352-380 and 481-507;
“Pleréme”, in DBS, VIII, 18-40; G. A.
Maloney, The Cosmic Christ: From
Paul to Teilhard, New York 1968; J. K.
Riches, “What is a Christocentric
Theology?”, in S. W. Sykes - J. P.
Clayton, Christ Faith and History,
New York 1972, pp. 223-238; T.
Potvin, The Theology of the Primacy
of Christ according to St. Thomas and
its Scriptural Foundations, Fribourg
1973; F. X. Pancheri, The Universal
Primacy of Christ, Front Royal, Virg
1984; R. Garcia de Haro, Cristo,
fundamento de la moral, Barcelona
1990; G. Moioli, “Cristocentrismo”, in
G. Barbaglio -S. Dianich, Nuovo
dizionario di teologia, Cinisello
Balsamo 1994 (7 ed.), pp. 224-234; J.



M. Maldamé, Cristo e il cosmo,
Cinisello Balsamo 1995; J. P. Tosaus,
Cristo y el Universo, Salamanca 1995.

(28) Cf. H. U. von Balthasar, Romano
Guardini. Riforma dalle origini,
Milano 1970; Seul 'amour est
credibile, Paris 1966; J. A. Kay,
Theological Aesthetics, Bern-
Frankfurt 1975; G. Marchesi, La
cristologia di H. U. von Balthasar,
Rome 1977; A. Peelman, H. U.
Balthasar et la théologie de Uhistoire,
Bern-Frankfurt 1978; G. De Schriver,
Le merveilleux accord de ’homme et
Dieu. Etude de 'analogie de l’étre chez
Hans Urs von Balthasar, Leuven
1983; J. Riches (ed.), The Analogy of
Beauty. The Theology of Hans Urs von
Balthasar, Edinburgh 1986; L.
Roberts, The Theological Aesthetics of
Hans Urs von Balthasar, Washington
1987; E. T. Oakes, Pattern of
Redemption. The Theology of Hans
Urs von Balthasar, New York 1994.



(29) Josemaria Escrivd, Der Weg,Nr.
598.

(30) Vgl. J. Echevarria, “Mons. Escriva
de Balaguer, Un corazon que sabia
amar”, in P. Rodriguez - J. L. Illanes
(eds), La personalidad del beato
Josemaria, Pamplona 1994, pp.
243-261; Memoria ... , pp. 85-158; C.
Cardona, “Camino, una leccién de
amor”, in Estudios sobre Camino ....,
pp. 173-179; J. M. Yanguas, “Amar
«con todo el corazén» (Dt 6,5).
Consideraciones sobre el amor del
cristiano en las ensefianzas del beato
Josemaria Escriva”, in Romana 14
(1998) 144-157.

(31) Bisher gibt es noch keine Studien
uber die Lebensauffassung des
Grunders des Opus Dei die uns
zuganglich gewesen waren. Einen
vorlaufigen Versuch findet man in L.
Polo, “El concepto de vida en mons.
Escriva de Balaguer”, in La
personalidad del beato Josemaria, op.



cit., pp. 165-195. In diesem Artikel
kann man Uberlegungen finden, die
eine christozentrische Position
verteidigen, die meiner Ansicht nach
auch in den schriften des seligen
Josefmaria gefunden werden
konnen. Unser Vorschlag wird auch
unterstiitzt durch J. L. Illanes,
“Filiacion divina y vivencia
existencial”, in J. L. Illanes (ed.), El
Dios y Padre de nuestro Serior
Jesucristo, Pamplona 2000, pp.
537-546; and J. Sesé, “La conciencia
de la filiacion divina, fuente de vida
spiritual”, en ibid., pp. 495-518.

(32) Uber die Gotteskindschaft im
theologischen Denken des Griinders
des Opus Dei vgl. F. Ocariz,
Naturaleza, gracia y gloria, Pamplona
2000, pp. 175-221.

(33) Josemaria Escriva, Christus
begegnen, Nr. 183. Zu diesem Punkt
vgl. A. Aranda, El bullir... , pp.
203-254.



(34) Vgl. F. Ocdriz, Rivelazione, fede e
credibilita (in collaboration with A.
Blanco), Rome 2001, pp. 54- 61.

(35) In this respect, it is enough to
look at the never-ending and sterile
debate between the Thomists and the
followers of Duns Scott in relation to
the motive for and the finality of the
Incarnation. See for example, G. Biffj,
“Fine dell’Incarnazione e primato di
Cristo”, in La Scuola Cattolica 88
(1960); J. B. Carol, Why Jesus Christ?,
Manassas Virg, 1986.

(36) Josemaria Escriva, Im Feuer der
Schmiede,Nr. 156.

Vortrag beim Internationalen
Kongress iiber ,Die Grofde des
Alltags“, Rom 2002

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/


https://opusdei.org/de/article/der-christozentrismus-von-josemaria-escriva/

article/der-christozentrismus-von-
josemaria-escriva/ (01.02.2026)


https://opusdei.org/de/article/der-christozentrismus-von-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/de/article/der-christozentrismus-von-josemaria-escriva/

	Der Christozentrismus von Josemaría Escrivá

