
opusdei.org

Das Treusein
erlernen

Die Treue zu einem Menschen,
in einer Liebe, zu einer
Berufung, ist ein Weg, auf dem
sich glückliche Augenblicke mit
Zeiten von Dunkelheit und
Zweifel abwechseln.

22.12.2020

Vierzig Tage nach Jesu Geburt macht
sich die Heilige Familie auf, um ein
im Gesetz des Moses
vorgeschriebenes Gebot zu erfüllen: 
Jede männliche Erstgeburt soll
dem Herrn heilig genannt werden1.



Bethlehem ist nicht weit von
Jerusalem entfernt, aber auf einem
Esel reitend braucht man doch einige
Stunden. Als Maria und Josef in der
jüdischen Hauptstadt eintreffen,
begeben sie sich in den Tempel.
Bevor sie diesen betreten, erfüllen
sie hingebungsvoll die rituelle
Reinigung und kaufen in einem der
nahen Geschäfte die für Arme
vorgeschriebene Opfergabe: ein Paar
Turteltauben oder zwei junge Tauben .
Dann durchschreiten sie das
Huldator, die monumentalen
unterirdischen Gänge, wo sich die
Pilger durchdrängen, und gelangen
auf die große Esplanade. Man kann
sich leicht ihre Ergriffenheit und
innere Sammlung auf dem Weg zum
Vorhof der Frauen vorstellen.

Es war wohl dort, wo sich ihnen ein
betagter Herr nähert. Sein Gesicht
strahlt vor Freude. Simeon begrüßt
Maria und Josef herzlich und gibt zu
erkennen, dass er diesen Augenblick



sehnsüchtig erwartet hat: Er ist sich
dessen bewusst, dass seine Tage zu
Ende gehen, weiß aber auch durch
eine Offenbarung des Heiligen
Geistes 2, dass er nicht sterben wird,
ehe er den Retter der Welt gesehen
hat. Als er sie eintreten sieht, lässt
ihn Gott in ihrem Kind den Heiligen
Gottes erkennen. Simeon nimmt das
Jesuskind mit der dessen Alter
entsprechenden Sorgfalt in die Arme
und beginnt bewegt sein Gebet: Nun
lässt du, Herr, deinen Knecht, wie
du gesagt hast, in Frieden
scheiden. Denn meine Augen haben
das Heil gesehen, das du vor allen
Völkern bereitet hast, ein Licht,
das die Heiden erleuchtet, und
Herrlichkeit für dein Volk Israel 3.

Nach dem Gebet wendet sich Simeon
direkt an Maria, wodurch ein
Schatten in diese frohe Stimmung
kommt. Er spricht zwar weiter von
Erlösung, aber fügt über Jesus hinzu: 
er wird ein Zeichen sein, dem



widersprochen wird (...). So sollen
die Gedanken vieler Herzen
offenbar werden, und an die
Jungfrau gerichtet sagt er: deine
Seele wird ein Schwert
durchdringen4. Es ist das erste Mal,
dass jemand so zu ihr spricht.

Bis zu diesem Treffen war alles – die
Verkündigung durch den Erzengel
Gabriel, die Offenbarung an Josef, die
inspirierten Worte ihrer Cousine
Elisabeth und der Bericht der Hirten
- überströmende Freude im Hinblick
auf die Geburt Jesu, des Retters der
Welt. Simeon prophezeit, dass Maria
in ihrem Leben das Schicksal ihres
Volkes ertragen wird und dass sie im
Rahmen der Erlösung eine
Hauptrolle zu spielen hat. Sie wird
ihren Sohn begleiten und in den
Strudel der Widersprüche geraten,
die sich durch die Menschen
ergeben, die sich für oder gegen
Jesus stellen.



Betrachten: Im Glauben
erwägen

Die Jungfrau versteht offensichtlich,
dass Simeons Prophezeiung all dem,
was ihr von Gott im Voraus zur
Kenntnis gebracht wurde, nicht
widerspricht, sondern es vielmehr
vervollständigt. Ihre Haltung in
diesem Augenblick wird wohl
dieselbe gewesen sein, die von den
Evangelien bei anderen
Vorkommnissen betont wird: Maria
aber bewahrte all diese Worte und
erwog sie in ihrem Herzen 5. Die
Jungfrau meditiert alle in ihrem
Umfeld eintretenden Ereignisse. Sie 
sucht in ihnen den Willen Gottes zu
erkennen, sie trachtet die ihr vom
Herrn in die Seele gesenkte Unruhe
zu verstehen und verfällt angesichts
des Geschehens nicht in Passivität.
Das ist der Weg, um dem Herrn
gegenüber loyal zu sein, wie
Johannes Paul II sagt: „Maria war in
allem treu, als sie mit Liebe den



tiefen Sinn der Vorsehung Gottes für
sich selbst und die Welt zu erkennen
trachtete (...). Ohne diese im Tiefsten
brennende, geduldige und
großmütige Suche gibt es keine
Treue; wenn man im Herzen nicht
eine Frage hat, auf die nur Gott
antworten kann, genauer gesagt: für
die nur Gott selbst die Antwort ist“ 6.

Dieses Suchen nach dem göttlichen
Willen führt Maria, zur Annahme
dessen, was sie erkennt. Im Lauf
ihres Lebens wird Maria bei
zahlreichen Gelegenheiten sagen
können: „Es geschehe, ich bin bereit,
einverstanden“ 7. In hinsichtlich der
Treue entscheidenden Augenblicken,
in denen sie vielleicht feststellen
musste, dass sie die Absichten Gottes
nicht zu erkennen vermag, noch wie
sie diesen entsprechen sollte,
beobachtete sie aufmerksam. Dabei
kam ihr Wunsch nach Erfüllung von
Gottes Willen klar zum Ausdruck. In
solchen Fällen akzeptiert Maria das



Geheimnis, nimmt es mit ganzem
Herzen an, „nicht mit einem sich mit
etwas Rätselhaften oder Absurden
abfinden, sondern mit der
Bereitschaft von jemandem, der sich
für etwas – für Jemanden! – für
Größeres als das eigene Herz, öffnet“ 
8.

Jesus aber wuchs heran und seine
Weisheit nahm zu und er fand
Gefallen bei Gott und den
Menschen 9. Maria verfolgte
aufmerksam seine Entwicklung. Und
als die Jahre des öffentlichen
Auftretens des Herrn herankamen,
merkte sie bald, wie sich die
Prophezeiung des Simeon erfüllte: 
Dieser ist dazu bestimmt, dass in
Israel viele zu Fall kommen und
aufgerichtet werden, und er wird
ein Zeichen sein, dem
widersprochen wird 10. Es waren
Jahre, in denen sich die Treue darin
zeigte, dass sie dem Glauben
entsprechend lebte, das eigene Leben



der eigenen Aufgabe anpasste.
„Unverständnis und Verfolgungen
ertragen, ohne einen Bruch zwischen
dem, was man glaubt und dem, was
man lebt zu dulden“. Es waren Jahre,
in denen sie auf tausenderlei Weise
Jesus ihre Liebe und Treue erwies,
jedenfalls Jahre der Kohärenz: „der
innerste Kern der Treue“, der 
Beständigkeit, denn „jede Treue muss
auch die anspruchvollste Prüfung
bestehen: Die Dauer [...]. Es ist leicht,
sich einen oder einige Tage lang
kohärent zu verhalten. In Stunden
der Begeisterung ist es leicht, in der
Drangsal wird es schwer. Treue aber
kann man nur eine das ganze Leben
durchgehaltene rechte Haltung
nennen“ 11.

So hielt es die heiligste Jungfrau: Sie
war immer loyal, ganz besonders in
Stunden der Bedrängnis. In der
höchsten Drangsal finden wir sie mit
einigen Frauen und dem Apostel
Johannes unter dem Kreuz. Die Erde



ist in Finsternis gehüllt. Jesus, ans
Holz genagelt, leidet fürchterliche
körperliche und seelische Schmerzen
und schreit ein das persönliche
Leiden und das grenzenlose
Vertrauen zum Vater
zusammenfassendes Gebet zum
Himmel: Eloï, Eloï, lema
sabachtani?, das heißt übersetzt:
Mein Gott, mein Gott, warum hast
du mich verlassen? 12. So beginnt
der Psalm 22, der in einem
Vertrauensakt gipfelt: Alle Enden
der Erde sollen daran denken und
sich zum HERRN bekehren 13.

Was mag unsere Mutter gedacht
haben, als sie den Schrei ihres
Sohnes vernahm? Jahrelang hatte sie
im Gebet erwogen, was der Herr von
ihr erwartet. Jetzt, angesichts ihres
am Kreuz hängenden Sohnes, von
allen verlassen, kamen ihr wohl die
Worte Simeons in den Sinn: Deine
Seele wird ein Schwert durchdringen .
Sie hat in einer wohl



außergewöhnlichen Weise die gerade
ablaufende Ungerechtigkeit erlitten.
Aber zweifellos hat ihr ihr Glaube in
der Dunkelheit des Kreuzes die
Realität des Geheimnisses vor Augen
geführt, dass damit die Rettung der
ganzen Menschheit, jedes einzelnen
Menschen Wirklichkeit wird.

Die vertrauensvollen Worte Jesu
haben ihr wohl in neuem Licht
erscheinen lassen, dass ihre eigene
Bedrängnis auf engste mit der
Erlösung verbunden ist. Von der
Höhe des Schandpfahls aus haben
sich die Blicke Jesu im Augenblick
des Todes mit denen seiner Mutter
gekreuzt. Er findet sie an seiner
Seite, mit seinen Absichten und
seinem Opfer vereint. „Das fiat
Mariens bei der Verkündigung findet
seine Erfüllung im lautlosen fiat, das
sie am Fuß des Kreuzes wiederholt.
Treu sein bedeutet, auch in der
Dunkelheit das öffentlich Akzeptierte
nicht zu verraten“ 14. Mit ihrer



täglichen Hingabe hat sich die
heiligste Jungfrau auf diesen
Augenblick vorbereitet. Sie wusste,
dass ihre bedingungslose
Bereitschaft am Tag der
Verkündigung in irgendeiner Weise
auch die Ereignisse umfasste, die sie
nun in voller innerer Freiheit
mitmachte: „Ihr Schmerz ist ganz
eins mit dem Schmerz ihres Sohnes.
Es ist ein Schmerz voller Glauben
und Liebe. Auf Golgota hat Maria
Anteil an der heilbringenden Kraft
des Leidens Christi, indem sie ihr
»fiat«, ihr »Ja«, mit dem ihres Sohnes
vereint“ 15. Maria bleibt treu. In der
dunklen Verlassenheit der Passion
schenkt unsere Liebe Frau ihrem
Sohn den Balsam der Zärtlichkeit,
der Einswerdung, der Treue – ein
Ja zum göttlichen Willen 16. Und der
Herr stellt den heiligen Johannes,
und mit ihm die Kirche aller Zeiten,
unter den Schutzmantel dieser
Treue: Siehe, deine Mutter! 17.



Treue: Antwort aus dem
Glauben

Treue: Suche, Annahme, Kohärenz,
Standhaftigkeit, ... Das Leben
Mariens zeigt sich als Antwort aus
dem Glauben angesichts der
unterschiedlichsten Situationen. Eine
solche Antwort wurde möglich, da
sie der Empfang der Botschaften
Gottes bewegte und sie diese im
Herzen erwog. Das gibt der Herr
selbst zu verstehen, als er das Lob
jener begeisterten Frau durch den
wahren Grund der Lobwürdigkeit
seiner Mutter präzisiert: Ja, selig
sind vielmehr, die das Wort Gottes
hören und es befolgen 18. Es handelt
sich um eine der wichtigsten Lehren,
die man von Maria lernen kann:
Treue wird nicht improvisiert, man
muss sie Tag für Tag ausüben. Treu
zu sein lernt man nicht in einem
Augenblick. Die Tugend der Treue ist
sicherlich eine Haltung, die aus dem
festen Vorsatz hervorgeht, der



eigenen Berufung zu entsprechen,
was darauf vorbereitet, die
Vorsehung Gottes anzunehmen. Eine
solche Entscheidung verlangt von
jedem, sich stets kohärent zu
verhalten.

Die für die Treue erforderliche
Beharrlichkeit ist in keiner Weise
Trägheit oder Monotonie. Das Leben
verläuft in einer ständigen Abfolge
von Eindrücken, Gedanken und
Handlungen. Die Inhalte von
Verstand, Willen und Gemüt
wechseln ständig, und die Erfahrung
zeigt, dass man sich nicht lange Zeit
mit allen Fähigkeiten auf einen
einzigen Gegenstand konzentrieren
kann. Von Einheit des Lebens kann
man deshalb nur sprechen, wenn
man sich darüber klar ist, dass man
über allen Wechsel hinweg die Kraft
haben muss, die entscheidenden
Vorkommnisse des Lebens zu
bewerten, zu überdenken und
einzuordnen, um dem gewählten



Lebensweg zu entsprechen.
Anderenfalls könnte man sich nur
auf das augenblickliche Geschehen
konzentrieren, was in
Oberflächlichkeit und
Unbeständigkeit münden würde.
Dazu sagt der heilige Paulus: Alles
ist mir erlaubt – aber nicht alles
nützt mir. Alles ist mir erlaubt –
aber nichts soll Macht haben über
mich 19.

Im Licht des Glaubens beurteilt der
Christ die Schlüsselerlebnisse und
bewertet sie nach ihrer wahren
Bedeutung. Er nimmt die darin
enthaltenen Botschaften an und
macht sie zum Bezugspunkt seines
Handelns. Begebenheiten oder
Situationen werden nicht nach ihrer 
Aktualität bewertet, sondern nach
ihrer Qualität. Ein gläubiger Mensch
richtet sich nach der wahren
Bedeutung, die ein Ereignis in
seinem Leben hatte, so dass er im
eigenen Leben die wirklich



grundlegenden Werte und ihre
Wirksamkeit für die Lebensführung
als Quelle für feste Haltungen
erkennt, wie beispielsweise die Liebe
zu Gott, die Gotteskindschaft, die
Gewissheit der Berufung, die
Gegenwart Christi in den
Sakramenten. Es ist gut, folgende
Bemerkung des heiligen Josefmaria
präsent zu haben: Nur wer
leichtfertig und oberflächlich ist,
ändert launenhaft den
Gegenstand seiner Liebe 20. An
anderer Stelle entwickelt er den
gleichen Gedanken genauer, wobei
er sich auf den Stern bezieht, der die
drei Weisen führte: Wenn die
Berufung das erste ist, wenn der
Stern vorausleuchtet, um uns auf
unserem Weg der Liebe zu leiten,
dann gibt es keinen Grund zu
zweifeln, wenn er sich einmal vor
uns verbirgt. In unserem inneren
Leben wiederholen sich jene
Augenblicke – und fast immer sind
wir selbst daran schuld -, in denen



es uns wie den Weisen auf ihrer
Reise ergeht: der Stern
verschwindet. Wir wissen zwar
schon um den göttlichen Glanz
unserer Berufung, und wir sind
auch überzeugt von ihrer
Endgültigkeit, aber es kann
geschehen, dass der Staub, den wir
beim Gehen aufwirbeln – unsere
Erbärmlichkeiten -, eine trübe
Wolke bildet, die das Licht nicht
durchdringen lässt. 21

Wenn uns so etwas passiert, müssen
wir uns an jene entscheidenden
Augenblicke unseres Lebens 
erinnern, in denen wir gesehen
haben, was Gott von uns will, und
großzügige Entscheidungen getroffen
haben, die uns verpflichten.

Somit spielt das Gedächtnis eine
entscheidende Rolle für die Treue,
denn es erinnert an die magnalia Dei,
das Große, das Gott in unserem
Leben getan hat. Die persönliche



Lebensgeschichte wird so zum
Gegenstand unseres Dialogs mit dem
Herrn: ein weiterer Ansporn
kohärent und treu zu leben. Der
heilige Josefmaria sieht in dieser
Tugend die praktische
Verwirklichung der menschlichen
Freiheit, die sich ganz und gar dazu
verpflichtet, die höchsten Güter
anzustreben. Es geht um eine
Freiheit, die sich großzügig und mit
vollem Bewusstsein hingibt, die
letztlich aus Liebe - und nicht bloß
aus Beharrungsvermögen – dazu
führt treu zu sein. So kann man das
im Leben Mariens oder in der
Geschichte des Volkes Israel
erkennen: Denk daran, Jakob, und
du, Israel, dass du mein Knecht
bist. Ich habe dich geformt. Du bist
mein Knecht, Israel, du bist mir
unvergessen. Ich habe
weggewischt deine Vergehen wie
eine Wolke und deine Sünden wie
Nebel. Kehr um zu mir; denn ich
habe dich erlöst 22. Die Güte des



Herrn zu bedenken - im Kosmos und
in jeder Person -, führt zur Loyalität.

Auf dieser Grundlage ermöglichen
uns das Licht und die Gnade Gottes –
beim Empfang der Sakramente, im
Gebet, bei den Bildungsmitteln, aber
auch in unseren persönlichen
Beziehungen und bei der Arbeit –
dass wir Lösungen und konkrete
Möglichkeiten sehen, um im
gewöhnlichen Leben treu zu sein. Es
geht um plötzliche Eingebungen,
durch die es zu einer Verfeinerung
der Frömmigkeit und einer
Verbesserung der Brüderlichkeit
kommt, Eingebungen, die zu
apostolischer Arbeit anregen und zu
einem freudigen und dienstbereiten
Einsatz in der beruflichen Arbeit
führen. Wenn wir den uns vom
Heiligen Geist eingegebenen
Gedanken, Entscheidungen und
Gemütsbewegungen gegenüber
fügsam sind, wächst unsere Treue
und wir arbeiten – auch oft, ohne es



zu merken – an der Verwirklichung
der Pläne Gottes mit.

Wie fruchtbar ist ein Glaube, der die
Ereignisse des eigenen Lebens
verinnerlicht! So entdeckt der
Mensch auf neue Weise, dass er nicht
allein ist. Wir alle sind von der
Gnade Gottes und von unseren
Mitmenschen abhängig. Die
christliche Berufung konfrontiert uns
mit der Verantwortung, vielen die
Liebe Gottes nahe zu bringen. Und in
Situationen, die schwierig erscheinen
oder deren Sinn man nicht versteht –
komplizierte familiäre Beziehungen,
fehlende Gesundheit, Zeiten innerer
Trockenheit, Probleme in der Arbeit
– sucht der Mensch Gottes Willen zu
erkennen und anzunehmen. Die
göttliche Weisheit sagt uns durch
Ijob: Nehmen wir das Gute an von
Gott, sollen wir dann nicht auch
das Böse annehmen? 23



Dann betrachtet man Versuchungen
nicht wie etwas Isoliertes oder etwas,
das mit den in der Vergangenheit als
von Gott eingegeben erkannten
Regungen und Entscheidungen
unvereinbar ist, sondern man
erkennt, dass sie Teil des
Erlösungsplans Gottes sind.

J.J. Marcos

1 Lk 2,23.

2 Vgl. Lk 2,26.

3 Lk 2,29-32.

4 Vgl. Lk 2,34-35.

5 Lk 2,19; vgl. Lk 2,51.

6 Johannes Paul II, Homilie in der
Kathedrale von Mexiko, 26.1.1979.

7 Ebd.



8 Ebd.

9 Lk 2,52.

10 Lk 2,34.

11 Johannes Paul II, Homilie in der
Kathedrale von Mexiko, 26.1.1979.

12 Mk 15,34.

13 Ps 22 (21), 28.

14 Johannes Paul II, Homilie in der
Kathedrale von Mexiko, 26.1.1979.

15 Benedikt XVI, Ansprache beim
Angelus am 17.IX.2006.

16 Der Kreuzweg, IV Station.

17 Joh 19,27.

18 Lk 11,28.

19 1 Kor 6,12.

20 Christus begegnen, Nr. 75.



21 Christus begegnen, Nr. 34.

22 Jes 44,21-22.

23 Ijob 2,10.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/das-treusein-erlernen/
(21.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/das-treusein-erlernen/
https://opusdei.org/de/article/das-treusein-erlernen/

	Das Treusein erlernen
	Betrachten: Im Glauben erwägen
	Treue: Antwort aus dem Glauben


