
opusdei.org

Das Opus Dei – eine
Wende in der
Geschichte der
Laienspiritualität

Stolz wurde auf das weltweite
Presseecho hingewiesen, das
der Tod des Gründers von
„Opus Dei“ allenthalben
hervorgerufen hatte. Besonders
dankbar wurde in Opus-Dei-
Kreisen ein Artikel aus der
Feder von Kardinal Sebastiano
Baggio, Präfekt der
vatikanischen Kongregation für
die Bischöfe, aufgenommen, der
Ende Juli im Mailänder
„Avvenire“ veröffentlicht
wurde. Er gewährt einen guten



Einblick in die moderne
Spiritualität, die beim Opus Dei
gepflegt wird.

12.12.2012

Nach dem Tod von Monsignore
Josemaria Escriva de Balaguer
konzentriert sich das öffentliche
Interesse darauf, wer „Opus Dei“, das
Werk des großen spanischen
Priesters, weiterführen wird. Unter
den Mitgliedern von „Opus Dei“ ist
man sehr zuversichtlich, daß sich die
Idee des Gründers schnell weiter
ausbreiten wird. Stolz wird auf das
weltweite Presseecho hingewiesen,
das der Tod des Gründers von „Opus
Dei“ allenthalben hervorgerufen hat.
Besonders dankbar wurde in Opus-
Dei-Kreisen ein Artikel aus der Feder
von Kardinal Sebastiano Baggio,
Präfekt der vatikanischen
Kongregation für die Bischöfe,



aufgenommen, der Ende Juli im
Mailänder „Avvenire“ veröffentlicht
wurde und der einen guten Einblick
in die moderne Spiritualität gewährt,
die bei „Opus Dei“ gepflegt wird.

Der Gründer des Opus Dei, Msgr.
Josemaria Escrivá de Balaguer, starb
im Alter von 73 Jahren unerwartet
am vergangenen 26. Juni in Rom, wo
er seit 1946 wohnte, und wurde in
der Krypta der Kapelle Unserer
Lieben Frau vom Frieden, Viale
Bruno Buozzi 75, im Gebäude der
Zentralleitung dieser Vereinigung,
beigesetzt. Er hatte Rom zum
Zentrum des Opus Dei gemacht, um
damit dessen universalen,
katholischen und römischen Geist im
Sinne einer verantwortlichen und
liebevollen Treue gegenüber dem
Stuhl Petri zu unterstreichen. In
weniger als einem halben
Jahrhundert nach ihrer Gründung
besitzt die Vereinigung, die er
zurückläßt, vollste Lebens- und



Ausdehnungskraft und trägt
eindeutig den Charakter, den er ihr
einprägen wollte und konnte.

Noch in eben jenem Jahr, 1946, hatte
ich das Glück, Msgr. Escrivá de
Balaguer persönlich
kennenzulernen; und von da an
verband mich mit ihm eine
Freundschaft voll gegenseitiger
Hochschätzung und herzlichen
Wohlwollens. Es beeindruckte mich,
daß der Sitz der schon damals
bedeutenden Vereinigung nichts mit
hergebrachten kirchlichen
Baulichkeiten gemeinsam hatte:
Wohn- und Arbeitsräume, die
ineinander übergingen, alle
verschieden eingerichtet wie in sonst
einer Wohnung oder Villa im
Stadtviertel Parioli; ohne
Beschilderungen oder Aufschriften;
ein einladendes, helles Milieu,
wohnlich aufgelockert durch
Pflanzen und Blumen, geschmackvoll
gestaltet; ein eleganter Stil, dem



einige von den Familien der
Gastgeber stammende
Dekorationsgegenstände eine
besondere Note gaben, und der der
liebevollen Mühe und dem Talent
der Architekten und Künstler des
Opus Dei, die dort gearbeitet hatten,
alle Ehre machte. Der
zuvorkommende Gastgeber erklärte
mir, daß dieser vielleicht
ungewohnte Stil ebenfalls zur
laikalen Spiritualität des Opus Dei
gehöre: die Heiligung des Alltags
erfordere ein radikal christliches
Leben innerhalb der jedem eigenen
sozialen Stellung, ohne deren
natürliches Gepräge und Gefüge
krampfhaft ändern oder gar ihm
willkürlich, ja womöglich verbittert
den Rücken kehren zu wollen. Vor
der Versuchung der Evasion – ein an
derer sein zu wollen als der man ist –
wird Msgr. Escrivá de Balaguer in
einer Homilie an
Universitätsstudenten in
eindrucksvollen Worten warnen; er



nennt sie „la mistica del ojalá“, die
Ach-wenn-doch-Mystik.

Obwohl oder vielleicht gerade weil
so viel geschrieben worden ist über
das Opus Dei und seinen Gründer,
und das oft polemisierend, wenn
nicht geradezu phantasierend, fehlt
uns Zeitgenossen wahrscheinlich die
nötige Perspektive, um die ganze
geschichtliche Tragweite der unter so
vielen Aspekten revolutionären und
bahnbrechenden Lehre sowie der an
Durchschlags- und
Ausstrahlungskraft ihresgleichen
suchenden pastoralen Tätigkeit
dieses hervorragenden
Kirchenmannes gebührend
auszuloten. Aber es steht heute
schon außer Zweifel, daß das Leben,
das Werk und die Botschaft von
Msgr. Escrivá de Balaguer eine
Wende oder besser gesagt ein neues
und eigenständiges Kapitel in der
Geschichte der christlichen
Spiritualität darstellen, wenn wir



diese Geschichte – und so muß es
sein – als einen geradlinigen vom
Heiligen Geist gewiesenen Weg
betrachten.

Msgr. Escrivá de Balaguer war ein
zurückhaltender und bescheidener
Mann, der die Publizität und das
laute Getriebe mied; er reiste nicht
umher, um Vorträge zu halten,
obgleich er ein unermüdlicher
Verkünder des Wortes Gottes war,
und seine Verfügbarkeit in der
Ausübung seines priesterlichen und
väterlichen Amtes keine Grenzen
kannte; er gab keine
Presseinterviews außer wenn es
unumgänglich war; in der Homilie
anläßlich der feierlichen Totenmesse
in Rom erinnerte Don Mario Lantini,
der Consiliarius des Opus Dei in
Italien, an die Worte, mit denen sich
Msgr. Escrivá kurz vor seinem
goldenen Priesterjubiläum an die
Seinen gewandt hatte: „Ich will keine
besonderen Feierlichkeiten, denn ich



möchte diesen Gedenktag meiner
Gepflogenheit gemäß in aller Stille
verbringen: meine Aufgabe ist es,
verborgen zu bleiben und zu
verschwinden, damit allein Jesus ins
Licht trete.“

Und doch war er in der ganzen Welt
bekannt. Das Opus Dei, die
internationale Vereinigung, die er
1928 gründete, zählt gegenwärtig
etwa 60 000 Mitglieder aus allen
Ländern der Erde, Männer und
Frauen aller Berufe und sozialen
Schichten. Hinzu kommt, daß
Millionen von Menschen in den
geistlichen und pastoralen Schriften
von Msgr. Escrivá de Balaguer
Impuls und Anleitung zum Gebet
und zur Heiligung ihrer täglichen
Arbeit gefunden haben; vor allem in
seinem Buch „Der Weg“, das einmal
jemand „die Nachfolge Christi des 20.
Jahrhunderts“ genannt hat, und das
bisher 120 Ausgaben in 30 Sprachen
mit einer Gesamtauflage von fast



zweieinhalb Millionen Exemplaren
erlebt hat; bis hin zu seiner neuesten
Veröffentlichung, dem Buch
„Christus begegnen“, das 18 Homilien
zu den Hauptfesten des liturgischen
Jahres enthält.

Heiligkeit für den Mann auf der
Straße

Von Anfang an hat der Gründer des
Opus Dei erklärt, daß die Heiligkeit
nicht ein Ideal für Privilegierte ist,
sondern für alle, die ihr Leben
ernsthaft nach dem Evangelium
ausrichten und dem kirchlichen
Lehramt treu sein wollen, ganz
gleich, in welcher Lebensstellung sie
sich befinden. Dies schien damals
vielen eine Irrlehre (ein bloßer Blick
in die „Philothea“ des heiligen Franz
von Sales hätte sie eines Besseren
belehrt); nach dem II. Vatikanischen
Konzil ist diese These zu einer
Selbstverständlichkeit geworden.
Aber was weiterhin revolutionär ist



an der geistlichen Botschaft von
Msgr. Escrivá de Balaguer, ist die
praktische Art und Weise, wie er
Männern und Frauen aller Schichten,
kurz. dem Mann auf der Straße, den
Weg zur Heiligkeit geebnet hat.

Die praktische Konkretisierung
dieser Botschaft hängt aufs engste
zusammen mit drei für die Neuheit
der Spiritualität des Opus Dei
typischen Merkmalen: 1. allem
zuvor, dürfen die gewöhnlichen
Christen – die Laien – die Weit nicht
verlassen oder verachten, sondern
sie müssen mitten in der Welt
bleiben und das Leben ihrer
Mitmenschen teilen und lieben; 2.
mitten in der Welt lebend, müssen
sie jedoch den übernatürlichen Wert
aller Gegebenheiten ihres
alltäglichen Lebens entdecken, bis
hin zu den prosaischsten und
materiellsten Dingen; 3. mithin ist
die tägliche Arbeit – d. h. die
Beschäftigung, die die meiste Zeit in



Anspruch nimmt und die die
Persönlichkeit des gewöhnlichen
Menschen entscheidend prägt – das
Erste, was es zu heiligen gilt und
gleichzeitig das erste Instrument des
Apostolates.

Diese drei Grundgedanken möchte
ich etwas näher erläutern; und das
kann nicht treffender und besser
geschehen als durch die Worte des
Gründers des Opus Dei selbst. Im
Folgenden zitiere ich vor allem aus
einer Homilie, die er 1967 gehalten
hat und die dann unter dem
bezeichnenden Titel „Die Welt
leidenschaftlich lieben“** in dem
Band „Gespräche mit Msgr. Escrivá
de Balaguer“ (2. Aufl., Köln 1971)
veröffentlicht wurde.

Freiheit und Verantwortung der
Laien

Das erste Prinzip könnte man
theologisch bezeichnen als das
Prinzip der Säkularität oder der



Laienmentalität. Um sich diese
Mentalität zu eigen zu machen, hat
Msgr. Escrivá de Balaguer immer
empfohlen, beim Geist der ersten
Christen in die Schule zu gehen, sich
in die Zeiten der jungen Kirche zu
versetzen, als die Gläubigen sich
bemühten, das Evangelium mitten in
der Welt zu leben, voll Anteil
nehmend an allem menschlichen
Sorgen und Schaffen, das die
Gesellschaft bewegte, in der sie
lebten. So wie die ersten Christen –
Männer und Frauen, Junge und Alte,
Patrizier und Plebejer und Sklaven –
sich im alltäglichen Leben heiligten
und die heidnische Welt zu bekehren
vermochten, genauso sind die
Christen von heute aufgerufen –
soweit sie nicht zum Ordensstand
berufen sind –, die Welt von innen
her zu heiligen. „So brauche ich wohl
auch nicht ein weiteres Mal darauf
hinzuweisen – sagte er bei jener
Gelegenheit –, daß die Männer und
Frauen, die sich entschlossen haben,



Christus im Opus Dei zu dienen, ganz
normale Staatsbürger sind, die sich
bemühen, ihre christliche Berufung
in ernster Verantwortung und mit all
ihren Konsequenzen zu leben. Nichts
unterscheidet die Mitglieder des
Opus Dei von ihren Mitbürgern.“

Die praktischen Konsequenzen einer
echten Laienspiritualität entgingen
Msgr. Escrivá de Balaguer
keineswegs: „Wie viele Bereiche
eures Lebens werden durch diese
Wahrheit erhellt! Denkt zum Beispiel
an euer Verhalten als Mitglieder der
menschlichen Gesellschaft. Wer
davon überzeugt ist, daß die Welt –
und nicht nur das Gotteshaus – der
Ort seiner Begegnung mit Christus
ist, der liebt diese Welt wirklich; er
bemüht sich um eine gute
wissenschaftliche und berufliche
Ausbildung, bildet sich in voller
Freiheit seine eigene Meinung über
die Probleme, die ihm begegnen, und
trifft dementsprechend auch seine



persönlichen Entscheidungen. Als
Christ wird er seinen
Entscheidungen eine persönliche
Besinnung vorausgehen lassen, in
der er sich demütig darum bemüht,
den Willen Gottes in den kleinen und
großen Ereignissen seines Lebens zu
erkennen.“ Und hier, an diesem
Punkt, wird auch die bezeichnende
Abneigung von. Msgr. Escrivá de
Balaguer gegenüber jeglicher Form
von Klerikalismus klar: „Einem
Christen wird es jedoch niemals
einfallen zu glauben oder gar zu
sagen, daß er sich vom Gotteshaus
zur Welt herabläßt, um dort die
Kirche zu repräsentieren, oder daß
seine Ansichten die einzig
katholischen Lösungen für die
entsprechenden Probleme darstellen.
So etwas darf nicht sein! Das wär
Klerikalismus, offizieller
Katholizismus, oder wie ihr es sonst
nennen wollt. In jedem Fall würde so
der wahren Natur der Dinge Gewalt
angetan.“



Diese leidenschaftliche Liebe zur
Freiheit, bei ihm ganz und gar Frucht
seiner lebendigen Verwurzelung in
der organischen Einheit des
Mystischen Leibes Christi, der
Kirche, spiegelt sich in der Reife der
von ihm ausgebildeten Laien wider:
sie ist ein reiches und fruchtbares
Erbe, das der Gründer des Opus Dei
den Mitgliedern, aber auch allen
anderen bewußten Christen
anvertraut hat, damit daraus jener
legitime und umsichtige Pluralismus
erwachse, wie ihn das Ökumenische
Konzil gewünscht hat. In seiner
Homilie sagte Msgr. Escrivá de
Balaguer: „Eure Aufgabe ist es,
überall eine echte Laienmentalität zu
verbreiten, aus der sich drei
Schlußfolgerungen ergeben: man
muß anständig genug sein, um die
eigene Verantwortung auf sich zu
nehmen; man muß christlich genug
sein, um auch jene Brüder im
Glauben zu respektieren, die in
Fragen, die der freien Meinung



überlassen sind, andere Ansichten
vertreten als man selbst; und man
muß katholisch genug sein, um sich
der Kirche nicht für eigene Zwecke
zu bedienen und sie nicht in rein
menschliche Gruppeninteressen
hineinzuziehen.“

Dieser Rat erklärt auch, wieso es
möglich ist, daß die Söhne und
Töchter von Msgr. Escrivá de
Balaguer und alle, die sich seine
Lehre zu eigen machen, in ihrem
Streben nach der Heiligkeit und im
Apostolat eines Sinnes sind und fest
zusammenstehen, während sie auf
politischem und ideologischem
Gebiet die verschiedensten
Meinungen und Positionen vertreten
und damit einem weitgefächerten
Pluralismus menschlicher
Standpunkte Raum geben. Das ganze
Geheimnis ist, daß sie, wie der
Gründer sagt, in den zeitlichen
Angelegenheiten „nur darin einer
Meinung sind, nicht einer Meinung



zu sein“, jedoch ein Herz und eine
Seele sind im gemeinsamen
christlichen Glauben und im Streben
nach der Heiligkeit inmitten der
Welt.

Der „christliche Materialismus“

Der zweite Grundgedanke – der
christliche Wert des Alltagslebens –
wird in der programmatischen
Homilie von 1967 so dargestellt: „Den
Studenten und Arbeitern, die ich in
den dreißiger Jahren um mich
sammelte (machen wir uns klar, daß
bis zur Konstitution „Gaudium et
spes“ noch weitere dreißig Jahre und
mehr vergehen müssen!), pflegte ich
zu sagen, sie müßten lernen, das
geistige bzw. geistliche Leben zu
materialisieren. Ich wollte sie damit
vor der damals wie heute so
häufigen Versuchung bewahren, eine
Art Doppelleben zu führen: auf der
einen Seite das Innenleben, der
Umgang mit Gott, und auf der



anderen Seite, säuberlich getrennt
davon, das familiäre, berufliche und
soziale Leben, ein Leben voll
irdischer Kleinigkeiten. Nein! Es darf
kein Doppelleben geben. Wenn wir
Christen sein wollen, können wir
diese Art Bewußtseinsspaltung nicht
mitmachen; denn es gibt nur ein
einziges Leben, welches aus Fleisch
und Geist besteht, und dieses einzige
Leben muß an Leib und Seele
geheiligt und von Gott erfüllt
werden, dem unsichtbaren Gott, dem
wir in ganz sichtbaren und
materiellen Dingen begegnen.“

Wohl wissend, daß seine Worte
manch einem neu und ungewohnt
klingen mochten, fuhr er
nachdrücklich fort: „Der echt
christliche Geist, der ja die
Auferstehung des Fleisches bekennt,
hat sich zu allen Zeiten gegen eine
falsche Spiritualisierung empört,
ohne Furcht, deshalb als
Materialismus verurteilt zu werden.



Ja, es ist durchaus berechtigt, von
einem christlichen Materialismus zu
sprechen, der sich mutig allen
geistverneinenden Materialismen
entgegenstellt.“

Mit diesem gleichzeitig originalen
und orthodoxen Programm
christlichen Bekennens und
christlicher Heiligkeit neutralisierte
Msgr. Escrivá de Balaguer im
vorhinein die verschiedenen
reduktiven Theologien der
innerweltlichen Wirklichkeiten, die
im Zuge der Säkularisierungswelle
wie Parasiten um den üppigen Baum
der Gaudium et spes
emporgeschossen sind.

Heiligung der Arbeit

Die dritte Neuerung in der
Spiritualität des Opus Dei, auf die ich
anspielte, ist die theologische
Bedeutung, die Msgr. Escrivá de
Balaguer der beruflichen Arbeit
beimißt, der alltäglichen



Beschäftigung des Christen inmitten
der Welt. Die Arbeit ist nach der
Lehre des Gründers des Opus Dei das
erste, was es zu heiligen gilt, und sie
ist gleichzeitig das Instrument zur
eigenen persönlichen Heiligung und
zur Heiligung der anderen. Das
bedeutet, daß das Leben des Christen
nicht aus wirklichkeitsfremden
Idealismen besteht, sondern Gestalt
annehmen muß im konkreten
Einsatz und in der Mitarbeit am
Aufbau einer gerechteren
Gesellschaft: ein Einsatz, der alles
menschliche Tun adelt, von der
brillantesten Arbeit bis hin zur
unscheinbarsten, die verborgen
bleibt. Im Anschluß an die Paulus-
Worte „Alles gehört euch, ihr aber
gehört Christus, und Christus Gott“
und „Möget ihr also essen oder
trinken oder sonst etwas tun, tut
alles zur Ehre Gottes!“, sagte Msgr.
Escrivá: „Diese Lehre der Heiligen
Schrift, die, wie ihr wißt, zum Kern
der Spiritualität des Opus Dei gehört,



muß euch dazu führen, eure Arbeit
so vollkommen wie möglich zu
verrichten, Gott und eure
Mitmenschen gerade dadurch zu
lieben, daß ihr in die Kleinigkeiten
des Alltags Liebe hineinlegt. So
werdet ihr die Spur des Göttlichen
entdecken, die in den kleinen Dingen
verborgen liegt.“ Und in einer
anderen Homilie, die den Titel
„Unterwegs zur Heiligkeit“ trägt, sagt
der Gründer den Mitgliedern des
Opus Dei: „Wenn der Glaube in der
Seele lebendig ist, entdeckt man, daß
die Schritte des Christen nicht vom
gewohnten und alltäglichen Leben
der Menschen abweichen; und daß
die große Heiligkeit, die Gott von uns
fordert, hier und jetzt in den kleinen
Dingen des Alltags enthalten ist. Ich
spreche gern von einem Weg, denn
wir sind unterwegs zu unserer
Heimat im Himmel, zu unserem
Vater. Aber seht, obgleich ein Weg
Strecken mit besonderen
Schwierigkeiten aufweisen kann,



obgleich wir gelegentlich einen Fluß
durchwaten oder einen fast
undurchdringbaren Wald
durchqueren müssen, im
allgemeinen ist ein Weg doch etwas
ganz Gewöhnliches, ohne besondere
Überraschungen. Die Gefahr besteht
in der Routine: leichtfertig zu
meinen, in den gewöhnlichen
Dingen, in den kleinen
Anforderungen jeden Augenblicks
warte Gott nicht auf uns, weil die
doch so einfach und normal sind!“

Heiliges Kreuz und Opus Dei

Wer sind nun die Mitglieder des
Opus Dei, die diese neue und doch so
einfache und natürliche Botschaft
von der Heiligung der alltäglichen
Arbeit ins Leben umsetzen? Die
Antwort finden wir in einer anderen
Homilie von Msgr. Escrivá de
Balaguer: „Zusammen mit mir,
einem sündigen Menschen, sind viele
andere Christus nachgefolgt: ein



geringer Prozentsatz von Priestern,
die früher als Laien im Berufsleben
gestanden haben; dann eine große
Zahl von Weltpriester aus vielen
Diözesen der ganzen Welt …; und
schließlich jene große Schar von
Männern und Frauen der
verschiedensten Nationalitäten,
Sprachen und Rassen, die – in der
Mehrzahl verheiratet, viele andere
unverheiratet – von ihrer
beruflichen Arbeit leben und aktiv
an der wichtigen Aufgabe
mitarbeiten, die Gesellschaft
menschlicher und gerechter zu
machen. Seite an Seite mit ihren
Mitmenschen gehen sie in
persönlicher Verantwortung – ich
betone es – ihrer täglichen Arbeit
nach, haben Erfolge und Mißerfolge,
bemühen sich, ihre Rechte und
Pflichten in der Gesellschaft ernst zu
nehmen. Sie betrachten sich nicht als
etwas Besonderes, sondern verhalten
sich wie jeder andere
verantwortungsbewußte Christ wie



einer unter den vielen anderen
Berufskollegen. Aber sie setzen alles
daran, jenes göttliche Leuchten zu
entdecken, das selbst aus den ganz
alltäglichen Wirklichkeiten
hervorbricht.“

Unter den Tausenden von Personen,
die dem Beispiel und der Lehre von
Msgr. Escrivá de Balaguer gefolgt
sind, dürften zwei in absehbarer Zeit
zur Würde der Altäre erhoben
werden: der eine ist der Ingenieur
Isidoro Zorzano aus Argentinien, die
andere eine junge Spanierin,
Montserrat Crases; man sagt mir, der
Seligsprechungsprozeß beider sei
bereits weit fortgeschritten.

Der Priester, der ihnen den Weg zur
Heiligkeit geöffnet hat, ist nun in die
Ewigkeit wieder mit ihnen vereint.
Das beredte Zeugnis, mit dem
zahlreiche Personen aller Stellungen
und Berufe in der ganzen Welt sein
heiligmäßiges Hinscheiden begleitet



haben, läßt auch für ihn an den Tag
denken, an dem sein leuchtender
Weg auf dieser Erde offiziell als
beispielhaft erklärt wird für die
ganze Kirche.

Er hatte gewollt, daß dieser Weg, den
er für seine geistlichen Söhne und
Töchter in einer faszinierenden
Synthese von Menschsein und
Christsein – ohne Bruch und ohne
Spaltung – geebnet hat, „vom
Heiligen Kreuz und Opus Dei“
genannt werde. „Der Herr – sagte er
zu den Seinen in der soeben zitierten
Homilie – zeigt sich uns gegenüber
immer anspruchsvoller; Er fordert
von uns Sühne und Buße, ja Er
drängt uns, das brennende
Verlangen in uns zu nähren, nur für
Gott leben zu wollen, ans Kreuz
genagelt mit Christus.“

Dieses brennende Verlangen war es
auch, was inmitten aller
Schwierigkeiten und



Widerwärtigkeiten, allen
Unverständnisses und aller
Anfeindungen die ansteckende
Gelassenheit und den
unerschütterlichen Optimismus von
Msgr. Escrivá de Balaguer nie hat
wanken lassen.

Erschienen in Deutsche Tagespost,
Würzburg 19.8.1975

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/das-opus-dei-eine-wende-in-der-
geschichte-der-laienspiritualitat/

(19.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/das-opus-dei-eine-wende-in-der-geschichte-der-laienspiritualitat/
https://opusdei.org/de/article/das-opus-dei-eine-wende-in-der-geschichte-der-laienspiritualitat/
https://opusdei.org/de/article/das-opus-dei-eine-wende-in-der-geschichte-der-laienspiritualitat/

	Das Opus Dei – eine Wende in der Geschichte der Laienspiritualität

