opusdei.org

Das Opus Dei - eine
Wende in der
Geschichte der
Lailenspiritualitat

Stolz wurde auf das weltweite
Presseecho hingewiesen, das
der Tod des Grinders von
,Opus Dei“ allenthalben
hervorgerufen hatte. Besonders
dankbar wurde in Opus-Dei-
Kreisen ein Artikel aus der
Feder von Kardinal Sebastiano
Baggio, Prafekt der
vatikanischen Kongregation fir
die Bischofe, aufgenommen, der
Ende Juli im Mailander
,JdAvvenire“ veroffentlicht
wurde. Er gewdahrt einen guten



Einblick in die moderne
Spiritualitat, die beim Opus Dei
gepflegt wird.

12.12.2012

Nach dem Tod von Monsignore
Josemaria Escriva de Balaguer
konzentriert sich das 6ffentliche
Interesse darauf, wer ,,Opus Dei“, das
Werk des grofsen spanischen
Priesters, weiterfithren wird. Unter
den Mitgliedern von ,,Opus Dei“ ist
man sehr zuversichtlich, dafs sich die
Idee des Grunders schnell weiter
ausbreiten wird. Stolz wird auf das
weltweite Presseecho hingewiesen,
das der Tod des Grinders von ,,Opus
Dei“ allenthalben hervorgerufen hat.
Besonders dankbar wurde in Opus-
Dei-Kreisen ein Artikel aus der Feder
von Kardinal Sebastiano Baggio,
Prafekt der vatikanischen
Kongregation fur die Bischofe,



aufgenommen, der Ende Juli im
Mailander , Avvenire“ veroffentlicht
wurde und der einen guten Einblick
in die moderne Spiritualitat gewahrt,
die bei ,,Opus Dei“ gepflegt wird.

Der Grunder des Opus Dei, Msgr.
Josemaria Escriva de Balaguer, starb
im Alter von 73 Jahren unerwartet
am vergangenen 26. Juni in Rom, wo
er seit 1946 wohnte, und wurde in
der Krypta der Kapelle Unserer
Lieben Frau vom Frieden, Viale
Bruno Buozzi 75, im Gebaude der
Zentralleitung dieser Vereinigung,
beigesetzt. Er hatte Rom zum
Zentrum des Opus Dei gemacht, um
damit dessen universalen,
katholischen und romischen Geist im
Sinne einer verantwortlichen und
liebevollen Treue gegentiiber dem
Stuhl Petri zu unterstreichen. In
weniger als einem halben
Jahrhundert nach ihrer Grindung
besitzt die Vereinigung, die er
zurucklaifst, vollste Lebens- und



Ausdehnungskraft und tragt
eindeutig den Charakter, den er ihr
einpragen wollte und konnte.

Noch in eben jenem Jahr, 1946, hatte
ich das Gluck, Msgr. Escriva de
Balaguer personlich
kennenzulernen; und von da an
verband mich mit ihm eine
Freundschaft voll gegenseitiger
Hochschéitzung und herzlichen
Wohlwollens. Es beeindruckte mich,
dafd der Sitz der schon damals
bedeutenden Vereinigung nichts mit
hergebrachten kirchlichen
Baulichkeiten gemeinsam hatte:
Wohn- und Arbeitsraume, die
ineinander Ubergingen, alle
verschieden eingerichtet wie in sonst
einer Wohnung oder Villa im
Stadtviertel Parioli; ohne
Beschilderungen oder Aufschriften;
ein einladendes, helles Milieu,
wohnlich aufgelockert durch
Pflanzen und Blumen, geschmackvoll
gestaltet; ein eleganter Stil, dem



einige von den Familien der
Gastgeber stammende
Dekorationsgegenstande eine
besondere Note gaben, und der der
liebevollen Miithe und dem Talent
der Architekten und Kunstler des
Opus Dej, die dort gearbeitet hatten,
alle Ehre machte. Der
zuvorkommende Gastgeber erklarte
mir, dafs dieser vielleicht
ungewohnte Stil ebenfalls zur
laikalen Spiritualitit des Opus Dei
gehore: die Heiligung des Alltags
erfordere ein radikal christliches
Leben innerhalb der jedem eigenen
sozialen Stellung, ohne deren
naturliches Geprage und Gefiige
krampfhaft &ndern oder gar ihm
willkirlich, ja womdglich verbittert
den Ricken kehren zu wollen. Vor
der Versuchung der Evasion — ein an
derer sein zu wollen als der man ist —
wird Msgr. Escriva de Balaguer in
einer Homilie an
Universitatsstudenten in
eindrucksvollen Worten warnen; er



nennt sie ,la mistica del ojala“, die
Ach-wenn-doch-Mystik.

Obwohl oder vielleicht gerade weil
so viel geschrieben worden ist iber
das Opus Dei und seinen Grunder,
und das oft polemisierend, wenn
nicht geradezu phantasierend, fehlt
uns Zeitgenossen wahrscheinlich die
notige Perspektive, um die ganze
geschichtliche Tragweite der unter so
vielen Aspekten revolutiondren und
bahnbrechenden Lehre sowie der an
Durchschlags- und
Ausstrahlungskraft ihresgleichen
suchenden pastoralen Tatigkeit
dieses hervorragenden
Kirchenmannes gebiihrend
auszuloten. Aber es steht heute
schon aufSer Zweifel, dafs das Leben,
das Werk und die Botschaft von
Msgr. Escriva de Balaguer eine
Wende oder besser gesagt ein neues
und eigenstandiges Kapitel in der
Geschichte der christlichen
Spiritualitat darstellen, wenn wir



diese Geschichte — und so muf$ es
sein — als einen geradlinigen vom
Heiligen Geist gewiesenen Weg
betrachten.

Msgr. Escriva de Balaguer war ein
zuruckhaltender und bescheidener
Mann, der die Publizitdt und das
laute Getriebe mied; er reiste nicht
umher, um Vortrage zu halten,
obgleich er ein unermudlicher
Verkiinder des Wortes Gottes war,
und seine Verfiigbarkeit in der
Ausiibung seines priesterlichen und
vaterlichen Amtes keine Grenzen
kannte; er gab keine
Presseinterviews aufser wenn es
unumganglich war; in der Homilie
anlafilich der feierlichen Totenmesse
in Rom erinnerte Don Mario Lantini,
der Consiliarius des Opus Dei in
Italien, an die Worte, mit denen sich
Msgr. Escriva kurz vor seinem
goldenen Priesterjubildum an die
Seinen gewandt hatte: ,Ich will keine
besonderen Feierlichkeiten, denn ich



mochte diesen Gedenktag meiner
Gepflogenheit gemaf in aller Stille
verbringen: meine Aufgabe ist es,
verborgen zu bleiben und zu
verschwinden, damit allein Jesus ins
Licht trete.”

Und doch war er in der ganzen Welt
bekannt. Das Opus Dei, die
internationale Vereinigung, die er
1928 grundete, zahlt gegenwartig
etwa 60 000 Mitglieder aus allen
Landern der Erde, Manner und
Frauen aller Berufe und sozialen
Schichten. Hinzu kommt, dafs
Millionen von Menschen in den
geistlichen und pastoralen Schriften
von Msgr. Escriva de Balaguer
Impuls und Anleitung zum Gebet
und zur Heiligung ihrer taglichen
Arbeit gefunden haben; vor allem in
seinem Buch ,Der Weg“, das einmal
jemand ,die Nachfolge Christi des 20.
Jahrhunderts“ genannt hat, und das
bisher 120 Ausgaben in 30 Sprachen
mit einer Gesamtauflage von fast



zweieinhalb Millionen Exemplaren
erlebt hat; bis hin zu seiner neuesten
Veroffentlichung, dem Buch
»,Christus begegnen®, das 18 Homilien
zu den Hauptfesten des liturgischen
Jahres enthalt.

Heiligkeit fir den Mann auf der
Strafle

Von Anfang an hat der Grunder des
Opus Dei erklart, dafd die Heiligkeit
nicht ein Ideal fir Privilegierte ist,
sondern fir alle, die ihr Leben
ernsthaft nach dem Evangelium
ausrichten und dem kirchlichen
Lehramt treu sein wollen, ganz
gleich, in welcher Lebensstellung sie
sich befinden. Dies schien damals
vielen eine Irrlehre (ein blofSer Blick
in die ,Philothea“ des heiligen Franz
von Sales hatte sie eines Besseren
belehrt); nach dem II. Vatikanischen
Konzil ist diese These zu einer
Selbstverstandlichkeit geworden.
Aber was weiterhin revolutionar ist



an der geistlichen Botschaft von
Msgr. Escriva de Balaguer, ist die
praktische Art und Weise, wie er
Mannern und Frauen aller Schichten,
kurz. dem Mann auf der Strafde, den
Weg zur Heiligkeit geebnet hat.

Die praktische Konkretisierung
dieser Botschaft hangt aufs engste
zusammen mit drei fir die Neuheit
der Spiritualitat des Opus Dei
typischen Merkmalen: 1. allem
zuvor, durfen die gewohnlichen
Christen — die Laien — die Weit nicht
verlassen oder verachten, sondern
sie mussen mitten in der Welt
bleiben und das Leben ihrer
Mitmenschen teilen und lieben; 2.
mitten in der Welt lebend, mussen
sie jedoch den Uibernatiirlichen Wert
aller Gegebenheiten ihres
alltaglichen Lebens entdecken, bis
hin zu den prosaischsten und
materiellsten Dingen; 3. mithin ist
die tagliche Arbeit —d. h. die
Beschaftigung, die die meiste Zeit in



Anspruch nimmt und die die
Personlichkeit des gewohnlichen
Menschen entscheidend pragt — das
Erste, was es zu heiligen gilt und
gleichzeitig das erste Instrument des
Apostolates.

Diese drei Grundgedanken mochte
ich etwas naher erldutern; und das
kann nicht treffender und besser
geschehen als durch die Worte des
Grunders des Opus Dei selbst. Im
Folgenden zitiere ich vor allem aus
einer Homilie, die er 1967 gehalten
hat und die dann unter dem
bezeichnenden Titel ,,Die Welt
leidenschaftlich lieben“** in dem
Band ,,Gesprache mit Msgr. Escriva
de Balaguer“ (2. Aufl., Koln 1971)
veroffentlicht wurde.

Freiheit und Verantwortung der
Laien

Das erste Prinzip konnte man
theologisch bezeichnen als das
Prinzip der Sékularitat oder der



Laienmentalitat. Um sich diese
Mentalitdt zu eigen zu machen, hat
Msgr. Escriva de Balaguer immer
empfohlen, beim Geist der ersten
Christen in die Schule zu gehen, sich
in die Zeiten der jungen Kirche zu
versetzen, als die Glaubigen sich
bemithten, das Evangelium mitten in
der Welt zu leben, voll Anteil
nehmend an allem menschlichen
Sorgen und Schaffen, das die
Gesellschaft bewegte, in der sie
lebten. So wie die ersten Christen —
Ménner und Frauen, Junge und Alte,
Patrizier und Plebejer und Sklaven -
sich im alltaglichen Leben heiligten
und die heidnische Welt zu bekehren
vermochten, genauso sind die
Christen von heute aufgerufen —
soweit sie nicht zum Ordensstand
berufen sind —, die Welt von innen
her zu heiligen. ,So brauche ich wohl
auch nicht ein weiteres Mal darauf
hinzuweisen - sagte er bei jener
Gelegenheit —, daf$ die Manner und
Frauen, die sich entschlossen haben,



Christus im Opus Dei zu dienen, ganz
normale Staatsburger sind, die sich
bemithen, ihre christliche Berufung
in ernster Verantwortung und mit all
ihren Konsequenzen zu leben. Nichts
unterscheidet die Mitglieder des
Opus Dei von ihren Mitbirgern.“

Die praktischen Konsequenzen einer
echten Laienspiritualitit entgingen
Msgr. Escriva de Balaguer
keineswegs: ,,Wie viele Bereiche
eures Lebens werden durch diese
Wahrheit erhellt! Denkt zum Beispiel
an euer Verhalten als Mitglieder der
menschlichen Gesellschaft. Wer
davon Uberzeugt ist, dafs die Welt —
und nicht nur das Gotteshaus — der
Ort seiner Begegnung mit Christus
ist, der liebt diese Welt wirklich; er
bemiht sich um eine gute
wissenschaftliche und berufliche
Ausbildung, bildet sich in voller
Freiheit seine eigene Meinung uiber
die Probleme, die ihm begegnen, und
trifft dementsprechend auch seine



personlichen Entscheidungen. Als
Christ wird er seinen
Entscheidungen eine personliche
Besinnung vorausgehen lassen, in
der er sich demiitig darum bemtiht,
den Willen Gottes in den kleinen und
grofsen Ereignissen seines Lebens zu
erkennen.“ Und hier, an diesem
Punkt, wird auch die bezeichnende
Abneigung von. Msgr. Escriva de
Balaguer gegentber jeglicher Form
von Klerikalismus klar: ,Einem
Christen wird es jedoch niemals
einfallen zu glauben oder gar zu
sagen, daf3 er sich vom Gotteshaus
zur Welt herablafst, um dort die
Kirche zu repréasentieren, oder dafs
seine Ansichten die einzig
katholischen Losungen fir die
entsprechenden Probleme darstellen.
So etwas darf nicht sein! Das wéar
Klerikalismus, offizieller
Katholizismus, oder wie ihr es sonst
nennen wollt. In jedem Fall wiirde so
der wahren Natur der Dinge Gewalt
angetan.*



Diese leidenschaftliche Liebe zur
Freiheit, bei ihm ganz und gar Frucht
seiner lebendigen Verwurzelung in
der organischen Einheit des
Mystischen Leibes Christi, der
Kirche, spiegelt sich in der Reife der
von ihm ausgebildeten Laien wider:
sie ist ein reiches und fruchtbares
Erbe, das der Griinder des Opus Dei
den Mitgliedern, aber auch allen
anderen bewufsten Christen
anvertraut hat, damit daraus jener
legitime und umsichtige Pluralismus
erwachse, wie ihn das Okumenische
Konzil gewiinscht hat. In seiner
Homilie sagte Msgr. Escriva de
Balaguer: ,,Eure Aufgabe ist es,
uberall eine echte Laienmentalitat zu
verbreiten, aus der sich drei
Schlufdfolgerungen ergeben: man
muf$ anstandig genug sein, um die
eigene Verantwortung auf sich zu
nehmen; man muf$ christlich genug
sein, um auch jene Bruder im
Glauben zu respektieren, die in
Fragen, die der freien Meinung



uberlassen sind, andere Ansichten
vertreten als man selbst; und man
muf$ katholisch genug sein, um sich
der Kirche nicht fir eigene Zwecke
zu bedienen und sie nicht in rein
menschliche Gruppeninteressen
hineinzuziehen.“

Dieser Rat erklart auch, wieso es
moglich ist, daf$ die SOhne und
Tochter von Msgr. Escriva de
Balaguer und alle, die sich seine
Lehre zu eigen machen, in ihrem
Streben nach der Heiligkeit und im
Apostolat eines Sinnes sind und fest
zusammenstehen, wahrend sie auf
politischem und ideologischem
Gebiet die verschiedensten
Meinungen und Positionen vertreten
und damit einem weitgefdcherten
Pluralismus menschlicher
Standpunkte Raum geben. Das ganze
Geheimnis ist, dafs sie, wie der
Grunder sagt, in den zeitlichen
Angelegenheiten ,nur darin einer
Meinung sind, nicht einer Meinung



zu sein®, jedoch ein Herz und eine
Seele sind im gemeinsamen
christlichen Glauben und im Streben
nach der Heiligkeit inmitten der
Welt.

Der ,,christliche Materialismus*

Der zweite Grundgedanke — der
christliche Wert des Alltagslebens —
wird in der programmatischen
Homilie von 1967 so dargestellt: ,Den
Studenten und Arbeitern, die ich in
den dreifSiger Jahren um mich
sammelte (machen wir uns klar, dafs
bis zur Konstitution ,,Gaudium et
spes“ noch weitere dreifdig Jahre und
mehr vergehen miussen!), pflegte ich
zu sagen, sie mufdten lernen, das
geistige bzw. geistliche Leben zu
materialisieren. Ich wollte sie damit
vor der damals wie heute so
hdufigen Versuchung bewahren, eine
Art Doppelleben zu fiihren: auf der
einen Seite das Innenleben, der
Umgang mit Gott, und auf der



anderen Seite, sduberlich getrennt
davon, das familidre, berufliche und
soziale Leben, ein Leben voll
irdischer Kleinigkeiten. Nein! Es darf
kein Doppelleben geben. Wenn wir
Christen sein wollen, konnen wir
diese Art Bewuftseinsspaltung nicht
mitmachen; denn es gibt nur ein
einziges Leben, welches aus Fleisch
und Geist besteht, und dieses einzige
Leben muf$ an Leib und Seele
geheiligt und von Gott erfullt
werden, dem unsichtbaren Gott, dem
wir in ganz sichtbaren und
materiellen Dingen begegnen.“

Wohl wissend, dafd seine Worte
manch einem neu und ungewohnt
klingen mochten, fuhr er
nachdrucklich fort: ,,Der echt
christliche Geist, der ja die
Auferstehung des Fleisches bekennt,
hat sich zu allen Zeiten gegen eine
falsche Spiritualisierung emport,
ohne Furcht, deshalb als
Materialismus verurteilt zu werden.



Ja, es ist durchaus berechtigt, von
einem christlichen Materialismus zu
sprechen, der sich mutig allen
geistverneinenden Materialismen
entgegenstellt.“

Mit diesem gleichzeitig originalen
und orthodoxen Programm
christlichen Bekennens und
christlicher Heiligkeit neutralisierte
Msgr. Escriva de Balaguer im
vorhinein die verschiedenen
reduktiven Theologien der
innerweltlichen Wirklichkeiten, die
im Zuge der Sdkularisierungswelle
wie Parasiten um den uippigen Baum
der Gaudium et spes
emporgeschossen sind.

Heiligung der Arbeit

Die dritte Neuerung in der
Spiritualitat des Opus Dei, auf die ich
anspielte, ist die theologische
Bedeutung, die Msgr. Escriva de
Balaguer der beruflichen Arbeit
beimifst, der alltdglichen



Beschaftigung des Christen inmitten
der Welt. Die Arbeit ist nach der
Lehre des Griinders des Opus Dei das
erste, was es zu heiligen gilt, und sie
ist gleichzeitig das Instrument zur
eigenen personlichen Heiligung und
zur Heiligung der anderen. Das
bedeutet, dafd das Leben des Christen
nicht aus wirklichkeitsfremden
Idealismen besteht, sondern Gestalt
annehmen mufs im konkreten
Einsatz und in der Mitarbeit am
Aufbau einer gerechteren
Gesellschaft: ein Einsatz, der alles
menschliche Tun adelt, von der
brillantesten Arbeit bis hin zur
unscheinbarsten, die verborgen
bleibt. Im Anschlufd an die Paulus-
Worte ,,Alles gehort euch, ihr aber
gehort Christus, und Christus Gott“
und ,,Mdget ihr also essen oder
trinken oder sonst etwas tun, tut
alles zur Ehre Gottes!“, sagte Msgr.
Escriva: ,Diese Lehre der Heiligen
Schrift, die, wie ihr wifst, zum Kern
der Spiritualitat des Opus Dei gehort,



muf$ euch dazu fiihren, eure Arbeit
so vollkommen wie moglich zu
verrichten, Gott und eure
Mitmenschen gerade dadurch zu
lieben, dafs ihr in die Kleinigkeiten
des Alltags Liebe hineinlegt. So
werdet ihr die Spur des Gottlichen
entdecken, die in den kleinen Dingen
verborgen liegt.“ Und in einer
anderen Homilie, die den Titel
sunterwegs zur Heiligkeit” tragt, sagt
der Grunder den Mitgliedern des
Opus Dei: ,Wenn der Glaube in der
Seele lebendig ist, entdeckt man, dafs
die Schritte des Christen nicht vom
gewohnten und alltdglichen Leben
der Menschen abweichen; und dafs
die grofse Heiligkeit, die Gott von uns
fordert, hier und jetzt in den kleinen
Dingen des Alltags enthalten ist. Ich
spreche gern von einem Weg, denn
wir sind unterwegs zu unserer
Heimat im Himmel, zu unserem
Vater. Aber seht, obgleich ein Weg
Strecken mit besonderen
Schwierigkeiten aufweisen kann,



obgleich wir gelegentlich einen Flufs
durchwaten oder einen fast
undurchdringbaren Wald
durchqueren mussen, im
allgemeinen ist ein Weg doch etwas
ganz GewoOhnliches, ohne besondere
Uberraschungen. Die Gefahr besteht
in der Routine: leichtfertig zu
meinen, in den gewohnlichen
Dingen, in den kleinen
Anforderungen jeden Augenblicks
warte Gott nicht auf uns, weil die
doch so einfach und normal sind!“

Heiliges Kreuz und Opus Dei

Wer sind nun die Mitglieder des
Opus Dej, die diese neue und doch so
einfache und natiirliche Botschaft
von der Heiligung der alltdglichen
Arbeit ins Leben umsetzen? Die
Antwort finden wir in einer anderen
Homilie von Msgr. Escriva de
Balaguer: ,Zusammen mit mir,
einem sundigen Menschen, sind viele
andere Christus nachgefolgt: ein



geringer Prozentsatz von Priestern,
die friher als Laien im Berufsleben
gestanden haben; dann eine grofde
Zahl von Weltpriester aus vielen
Didzesen der ganzen Welt ...; und
schliefdlich jene grof3e Schar von
Méannern und Frauen der
verschiedensten Nationalitaten,
Sprachen und Rassen, die —in der
Mehrzahl verheiratet, viele andere
unverheiratet — von ihrer
beruflichen Arbeit leben und aktiv
an der wichtigen Aufgabe
mitarbeiten, die Gesellschaft
menschlicher und gerechter zu
machen. Seite an Seite mit ihren
Mitmenschen gehen sie in
personlicher Verantwortung —ich
betone es —ihrer taglichen Arbeit
nach, haben Erfolge und Mifserfolge,
bemiihen sich, ihre Rechte und
Pflichten in der Gesellschaft ernst zu
nehmen. Sie betrachten sich nicht als
etwas Besonderes, sondern verhalten
sich wie jeder andere
verantwortungsbewufite Christ wie



einer unter den vielen anderen
Berufskollegen. Aber sie setzen alles
daran, jenes gottliche Leuchten zu
entdecken, das selbst aus den ganz
alltaglichen Wirklichkeiten
hervorbricht.“

Unter den Tausenden von Personen,
die dem Beispiel und der Lehre von
Msgr. Escriva de Balaguer gefolgt
sind, durften zwei in absehbarer Zeit
zur Wirde der Altire erhoben
werden: der eine ist der Ingenieur
Isidoro Zorzano aus Argentinien, die
andere eine junge Spanierin,
Montserrat Crases; man sagt mir, der
Seligsprechungsprozefs beider sei
bereits weit fortgeschritten.

Der Priester, der ihnen den Weg zur
Heiligkeit ge6ffnet hat, ist nun in die
Ewigkeit wieder mit ihnen vereint.
Das beredte Zeugnis, mit dem
zahlreiche Personen aller Stellungen
und Berufe in der ganzen Welt sein
heiligmafdiges Hinscheiden begleitet



haben, laf3t auch fur ihn an den Tag
denken, an dem sein leuchtender
Weg auf dieser Erde offiziell als
beispielhaft erklart wird fir die
ganze Kirche.

Er hatte gewollt, dafd dieser Weg, den
er fur seine geistlichen Sohne und
Tochter in einer faszinierenden
Synthese von Menschsein und
Christsein — ohne Bruch und ohne
Spaltung — geebnet hat, ,vom
Heiligen Kreuz und Opus Dei*
genannt werde. ,,Der Herr — sagte er
zu den Seinen in der soeben zitierten
Homilie - zeigt sich uns gegeniber
immer anspruchsvoller; Er fordert
von uns Sihne und Bufle, ja Er
drangt uns, das brennende
Verlangen in uns zu ndhren, nur fir
Gott leben zu wollen, ans Kreuz
genagelt mit Christus.“

Dieses brennende Verlangen war es
auch, was inmitten aller
Schwierigkeiten und



Widerwaértigkeiten, allen
Unverstandnisses und aller
Anfeindungen die ansteckende
Gelassenheit und den
unerschitterlichen Optimismus von
Msgr. Escriva de Balaguer nie hat
wanken lassen.

Erschienen in Deutsche Tagespost,
Wiirzburg 19.8.1975

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/das-opus-dei-eine-wende-in-der-
geschichte-der-laienspiritualitat/
(19.01.2026)


https://opusdei.org/de/article/das-opus-dei-eine-wende-in-der-geschichte-der-laienspiritualitat/
https://opusdei.org/de/article/das-opus-dei-eine-wende-in-der-geschichte-der-laienspiritualitat/
https://opusdei.org/de/article/das-opus-dei-eine-wende-in-der-geschichte-der-laienspiritualitat/

	Das Opus Dei – eine Wende in der Geschichte der Laienspiritualität

