
opusdei.org

Das Kolosseum

Die Ruinen des Kolosseums
geben ein beredtes Zeugnis von
der Größe der alten römischen
Kultur, gleichzeitig aber auch
von ihrem Elend und ihrem
Verfall.

12.12.2012

Im Jahre 1972 sagte der heilige
Josefmaria in einer Homilie: Ich
verehre aus ganzer Seele das Rom
der Apostel Petrus und Paulus, das,
getränkt vom Blut der Märtyrer, der
Mittelpunkt ist, von dem so viele
ausgegangen sind, um in der ganzen



Welt die Heilsbotschaft Christi zu
verkünden. Römisch zu sein
bedeutet in keiner Weise
Engstirnigkeit, sondern echten
Ökumenismus; es setzt den Wunsch
voraus, das Herz zu weiten und es
allen zu öffnen, verbunden mit dem
Erlösungswunsch Christi, der alle
sucht und alle annimmt, da er alle
zuerst geliebt hat. (1)

Die Ruinen des Kolosseums geben ein
beredtes Zeugnis von der Größe der
alten römischen Kultur, gleichzeitig
aber auch von ihrem Elend und
ihrem Verfall. Johannes Paul II. hat
dies mit ausdruckstarken Worten
charakterisiert als « tragisches und
rühmliches Monument des
kaiserlichen Rom, als stummen
Zeugen der Macht und der
Herrschaft, als stummes
Erinnerungsmal von Leben und Tod,
wo gleich einem unendlichen Echo
Schreie von Blut (vgl. Joh 4, 10) und



Worte, die Frieden und Verzeihung
erflehen, widerhallen“. (2)

Größe und Grausamkeit

Das Amphitheater des Flavius – wie
der ursprüngliche Name lautete –
spiegelt das Genie der Römer wider,
die fähig waren, große Dinge in
angriff zu nehmen und sich
gleichzeitig um die kleinsten
praktischen Einzelheiten zu sorgen.
Dieser Bau als Ganzes war so
gedacht, daß seine riesigen
Dimensionen und seine Solidität in
keinster Weise der Schönheit noch
der Funktionalität Abbruch tun
sollten. Das architektonische
Gleichgewicht wurde dank der
dreistöckigen Arkaden erreicht, in
die der vorhandene Raum
klugerweise verteilt wurde, um ein
Gefühl von Leichtigkeit zu erzeugen.
Der praktische Sinn zeigt sich in
vielen Aspekten: z.B. erlauben die
Zugänge mit mehr als achtzig Toren,



das Amphitheater in wenigen
Minuten zu füllen und zu leeren; die
Sitze sind so angeordnet, daß man
von jedem der fünfzigtausend Plätze
aus die Arena perfekt überblicken
kann; es gab ein System von
Zeltplanen, die die Menge vor Sonne
und Regen schützten und die von
einem Team von hundert Soldaten
der Marine ausgebreitet wurden; in
dem komplexen System
unterirdischer Räume gab es
Aufzüge über Laufräder, um die
Kämpfer und die Tiere
hochzuziehen...

An diesem grandiosen Gebäude
wurde acht Jahre gebaut, und
ungefähr zwölftausend Sklaven
wurden zu dieser Arbeit eingesetzt;
in der Hauptsache waren es Juden,
die Titus nach der Zerstörung
Jerusalems im Jahre 70 gefangen
genommen hatte. Das neue 
Amphitheatrum wurde im Jahr 80
eingeweiht, das dazu gehörige



Programm von Schauspielen und
diversen Feiern dauerte 100 Tage; in
der Arena starben Hunderte von
Gladiatoren und ca. fünftausend
wilde Tiere. Damals wurden die
ersten naumachiae dargeboten,
Schiffsschlachten die im überfluteten
Inneren des Gebäudes stattfanden
und die Römer aufgrund ihrer
Neuheit in Erstaunen versetzten.

Die aufeinanderfolgenden Kaiser
übertrafen sich gegenseitig, um dem
Volk jedes Jahr aufwändigere
Schauspiele vorzuführen. Schon
Seneca hatte in der Vergangenheit
die Spirale der Gewalt und der
Unmenschlichkeit beklagt, zu der
dieser Art von Vergnügen führte. (3)
Das Volk verlangte jedes Mal größere
Sensationen, denn es war nur an
Blut, an der puren Tötung von
Menschen und Tieren interessiert,
die ihm umso besser gefiel, je
grausamer und ausgeklügelter sie
war.



Unter diesem Gesichtspunkt fanden
die Hinrichtungen der Verurteilten
beim Publikum kein allzu großes
Gefallen, denn die wehrlosen
Angeklagten setzten den Henkern
oder den Tieren kaum Widerstand
entgegen. Daher fanden sie um die
Mittagszeit statt, als eine Art
Intermezzo zwischen den
Gladiatorenkämpfen, die man bis
dahin gesehen hatte und denen, die
am Nachmittag stattfinden sollten.
Viele dieser Verurteilten, die ihr
Leben vor verrohten und oft
gleichgültigen Zuschauern
aushauchten, waren Christen.

Ein berühmtes Martyrium „in
Amphitheatrum“

Ein bewegendes Beispiel wie die
ersten Christen ihr Martyrium
erlitten, hat uns der hl. Ignatius von
Antiochien hinterlassen, der
während de Regierungszeit des
Kaisers Trajan starb. Ignatius war



nach seiner Bekehrung vom
Heidentum der zweite Nachfolger
des hl. Petrus auf dem Bischofsstuhle
von Antiochien. Im Jahr 107 wurde
er eingesperrt, ad belvas – zu den
wilden Tieren – verurteilt und unter
militärischer Bewachung nach Rom
geschickt, um dort seine Strafe zu
erleiden.

Durch den Geschichtsschreiber
Eusebius von Cäsarea kennen wir
viele Einzelheiten der weiten Reise
von Syrien zur Hauptstadt des
Imperiums. Außerdem schrieb der hl
Ignatius sieben Briefe an die
Gemeinden ebenso vieler Städte, um
sie im Glauben zu stärken und sie
vor der gnostischen Häresie zu
warnen, die damals anfing, um sich
zu greifen.

Alle Briefe beginnen mit dem Gruß
von Ignatius mit dem Beinamen
Theóphorus, d.h. Gottesträger. Dieser
Beiname gefiel dem Gründer des



Opus Dei: »Gottesträger«... Jeden
Christen sollte man mit diesem
frühchristlichen Beinamen bezeichnen
können. - Verhalte dich so, daß man
dich zu Recht so nennen kann. (4)

Der hl. Ignatius ruhte ganz in Gott,
wie man dem freudigen Klang
entnehmen kann, den seine Briefe
kennzeichnen: Herzlich in Jesus
Christus und in einer reinen Freude...
– mit diesen Worten grüßt er die
Epheser; den Christen von Magnesia
wünscht er eine überfließende Freude
in Gott Vater und in Jesus Christus,
und denen von Philadelphia sendet
er einen Gruß im Blut Jesu Christi,
welches ewige und beständige Freude
ist... Die Gründe für sein Glück
waren einzig und allein
übernatürlicher Art, denn der
zukünftige Märtyrer wußte, was ihn
erwartete; und die, die ihn
bewachten, zeichneten sich nicht
gerade durch ihr Feingefühl aus: Von
Syrien bis Rom – so schreibt er –



kämpfe ich mit den wilden Tieren,
sowohl zu Land wie zu Wasser, Tag
und Nacht, denn ich bin an zehn
Leoparden, d.h. eine Gruppe von
Soldaten, gefesselt. Diese vergelten
das Gute, das sie erhalten, indem sie
noch schlimmer werden. Aufgrund
ihrer schlechten Behandlung werde
ich immer mehr zu einem Jünger
[Christi]. (5)

Der hl. Ignatius freute sich, Anteil am
Kreuz Jesu zu erhalten, und er hatte
den glühenden Wunsch, seine
Gleichförmigkeit mit Christus durch
das Martyrium zu vollenden.
Deshalb bittet er auch die Christen,
bei den Behörden nichts für seine
Freilassung zu unternehmen.
Vielmehr bringt er den Wunsch zum
Ausdruck, die Tiere mögen ihn
schnell zerreißen: Es soll mir – so
sagt er – nicht passieren was einigen
geschah, daß nämlich die Tiere aus
Feigheit nicht zugebissen haben. (6) In
der Tat waren einige Fälle berühmt



geworden, bei denen die hungrigen
Tiere die Christen nicht angegriffen,
sondern sich ihnen sanftmütig zu
Füßen gelegt hatten – sehr zum
Erstaunen der Zuschauer. So geschah
es der Tradition gemäß u.a. der hl.
Martina, dem hl. Alexander, dem hl.
Marinus und anderen Heiligen.

Der hl. Ignatius wurde in
Amphitheatrum den Löwen
vorgeworfen. (7) So sah er seinen
Wunsch erfüllt: Ich bin ein
Weizenkorn Gottes; ich muß von den
Zähnen der wilden Tiere zermahlen
werden, um ein reines Brot Christi zu
werden. (8)

Nach dem furchtbaren Schauspiel
gelang es den Christen, einige
Knochen des Märtyrers zu sich zu
nehmen, die sie mit Verehrung
aufbewahrten und später nach
Antiochien schickten: Ihr habt euch
seines Bischofsamtes erfreut – sagte
der hl. Johannes Chrysostomus zu



den Gläubigen der syrischen Stadt – 
und die Römer haben sein Martyrium
bewundert. Gott hat euch für kurze
Zeit diesen kostbaren Schatz
weggenommen, um ihn den Römern
zu zeigen, und er hat ihn euch mit
größerem Ruhm zurückgegeben. (9)
Im 7. Jahrhundert wurde die
Reliquien wegen der Einfälle der
Sarazenen neuerlich nach Rom
gebracht, wo sie heute in der Kirche
San Clemente ruhen. Dorthin kann
man jetzt gehen, um, wie es
Chrysostomus rät, geistliche Früchte
von diesen heiligen Überresten zu
pflücken, denn sie sind wie ein Schatz,
von dem man nehmen kann, ohne daß
er sich jemals erschöpft. (10)

Der Weg des gewöhnlichen Alltags

Obwohl auch der Circus Maximus
und der Zirkus des Nero sowie
andere Orte der Stadt den
Hintergrund für den Tod vieler
Christen bildeten, weihte Benedikt



XIV. 1749 das Kolosseum als heilige
Stätte zum Gedenken an die Passion
Christi und die Leiden der Märtyrer.
Im selben Jahr ließ er um die Arena
herum die Stationen des Kreuzwegs
aufstellen.

Heute sieht man beim Eintritt in das
Amphitheater ein großes schwarzes
Holzkreuz vor sich, das zum Gebet
einlädt. Angesichts des Werkzeugs
der Passion des Herrn und im
Gedenken an die, welche ihr Leben
für Christus hingaben, drängt sich an
diesem Ort logischerweise der
Wunsch nach einer größeren
Hingabe auf. Man möchte seinen
Egoismus für immer überwinden
und wünscht, daß in allen Christen
die Liebe zum Opfer wachsen möge...
Das ist ein heiliger Eifer, der mit
Hilfe der Gnade im Alltag wirksam
werden kann:

Viele Menschen würden sich vor den
erstaunten Blicken tausender



Zuschauer ans Kreuz nageln lassen.
Aber die kleinen Nadelstiche des
Alltags wissen sie nicht christlich zu
ertragen! - Was ist wohl heroischer?
(11)

Der Gründer des Opus Dei verehrte
die Märtyrer der ersten
Jahrhunderte der Kirche sehr.
Gleichzeitig erinnerte er daran, daß
die Heiligkeit für alle ist und warnte
häufig vor dem Irrtum zu denken,
der übernatürliche Heroismus sei
auf außergewöhnliche Situationen
begrenzt wie Verfolgungen, das
Martyrium, bedeutende
Widrigkeiten oder die
Verwirklichung beeindruckender
Initiativen zur Ehre Gottes... Statt
solche Großtaten – die sich sicher
einmal ergeben können, die aber im
wirklichen Leben sehr selten
vorkommen –herbeizusehnen,
machte er allen Christen Mut, den
Weg des Heldentums unter den



Umständen eines jeden zu gehen.
Daher sein Ratschlag im Weg:

Du willst Märtyrer werden. - Ich will
dir ein Martyrium in deiner
Reichweite zeigen: Apostel sein und
dich nicht Apostel nennen; Missionar
mit Sendung sein und nicht Missionar
heißen; Mensch Gottes sein und als
Mensch der Welt erscheinen:
verborgen bleiben! (12)

Wie die Märtyrer, so müssen wir
Christen den glühenden Wunsch
haben, den Willen Gottes zu erfüllen
und ihm unsere Liebe zu zeigen, und
das auch durch das Opfer, immer mit
Freude, denn Abtötung ist nicht
Ausdruck von Pessimismus und auch
nicht von Verbitterung. Ohne Liebe ist
die Abtötung wertlos. Deswegen
müssen wir solche Abtötungen
suchen, die uns eine innere
Überlegenheit gegenüber den Dingen
dieser Welt vermitteln, gleichzeitig
aber jene nicht abtöten, die mit uns



zusammenleben. Der Christ darf
weder ein Scharfrichter sein noch eine
klägliche Figur abgeben. Er ist ein
Mensch, der mit Taten zu lieben
versteht und für den das Leid
Prüfstein seiner Liebe ist.

Ich muß jedoch noch einmal betonen,
daß diese Abtötung im allgemeinen
nicht im Verzicht auf große Dinge
besteht - letzten Endes sind die
Gelegenheiten hierzu ja auch gar nicht
so häufig -, sondern in kleinen
Überwindungen: jenem zuzulächeln,
der ungelegen kommt, dem Körper die
Annehmlichkeiten überflüssiger Dinge
zu verwehren, uns daran zu
gewöhnen, anderen zuzuhören, die
Zeit auszunützen, die Gott uns zur
Verfügung stellt... und viele andere,
scheinbar unbedeutende Kleinigkeiten,
die im Laufe des Tages auf uns
zukommen, ohne daß wir sie suchen:
Widriges, Schwierigkeiten,
Unangenehmes. (13)



Anmerkungen

(1) Hl. Josefmaria, Lealtad a la Iglesia
(4.6.1972)

(2) Johannes Paul II., Kreuzweg im
Kolosseum, Karfreitag 2003,
Eingangsgebet

(3) Vgl. Seneca, Moralische Briefe an
Lucilius I, 7. 3-5

(4) Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 94

(5) Hl. Ignatius von Antiochien, Brief
an die Römer, V, 1

(6) Ebd., V, 2

(7) Martyrium Antiochenum VI, 3

(8) Hl. Ignatius von Antiochien, Brief
an die Römer, IV, 1

(9) Hl. Johannes Chrysostomus, In S.
Ignatium hom., Nr. 5, PG 50, Sp. 594



(10) Ebd. Sp. 595

(11) Der Weg, Nr. 204

(12) Ebd., Nr. 848

(13) Hl. Josefmaria, Christus
begegnen, 37

Text und Fotos im pdf-Format

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/das-kolosseum/ (12.01.2026)

https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v3/kolosseum.pdf
https://opusdei.org/de/article/das-kolosseum/
https://opusdei.org/de/article/das-kolosseum/

	Das Kolosseum

