opusdei.org

Das Charisma des
Opus Dei in der
Kirche

Der Herr beschenkt seine
Kirche immer wieder mit
besonderen Charismen, die ihr
helfen sollen, diese Sendung in
einer konkreten Zeit und in
einer bestimmten Weise zu
verwirklichen. Das besondere
Charisma des Opus Dei, so wie
es dessen Grunder, der selige
[heilige] Josemaria Escriva,
gesehen hat, soll im folgenden
beschrieben werden.



28.09.2002

Seit Gott Mensch geworden ist, gibt
es erst recht keine gottlose Welt und
keinen weltlosen Gott mehr. Die
Menschen aller Zeiten und Volker
mit dieser Wahrheit in Berihrung zu
bringen ist die Sendung der Kirche.
Die Kirche hat das Evangelium
zugunsten der Welt empfangen. Ihre
Sendung wurzelt im Geheimnis der
Menschwerdung und zielt auf die
Heiligung der Welt. Der Herr
beschenkt seine Kirche immer
wieder mit besonderen Charismen,
die ihr helfen sollen, diese Sendung
in einer konkreten Zeit und in einer
bestimmten Weise zu verwirklichen.
Das besondere Charisma des Opus
Dei, so wie es dessen Griunder, der
selige Josemaria Escriva, gesehen
hat, soll im folgenden beschrieben
werden. Dies soll vor dem
Hintergrund der Inkarnation



geschehen. Denn die
Menschwerdung Gottes ist das
Grundgeheimnis, das sich in der
Sendung der Kirche als Ganze wie
auch des Menschen in seinen
Charismen widerspiegeln muf3, wenn
diese echt sein wollen. Es soll nun
ein wenig der Weg nachgezeichnet
werden, der bei der Menschwerdung
beginnt und an den Ort fihrt, an
dem das Opus Dei seinen besonderen
Platz in der Kirche hat.

»Wahrer Gott und wahrer Mensch«

In der Verkiundigungskirche in
Nazareth ist der Ort besonders
hervorgehoben, an dem der Engel
Maria mitteilte, sie werde
Gottesmutter. Dort steht: »Hic
verbum caro factum est« — »Hier ist
das Wort Fleisch geworden«. Das
ganze unfafdbare Geheimnis unseres
Glaubens wird hier deutlich. Der
zeitlose Gott nimmt in seinem Sohn
Jesus Christus die Zeitlichkeit an.



Zugleich verlafdt er damit seine
Allgegenwart und nimmt die
raumliche Konkretheit eines
Menschen an. Der heilige Petrus
Chrysologus (gestorben um 450)
beschreibt dieses Geheimnis in
seiner Predigt zum Fest der
Erscheinung des Herrn in folgender
Weise: »Heute findet der
Sternkundige den als weinendes
Kind in der Wiege, dessen Glanz er
am Sternenhimmel gesucht hatte ...
In tiefer Bestiirzung erkennt er
heute, was er dort sieht: Auf der Erde
den Himmel, im Himmel die Erde; in
Gott den Menschen, im Menschen
Gott und, in den Leib eines Sauglings
gehtllt, ihn, den die ganze Welt nicht
zu fassen vermag. «

Warum hat Gott dies getan? Warum
hat er seine Allgegenwart und
Ewigkeit in seinem Sohn verlassen
und die Zeitlichkeit und rdumliche
Begrenztheit dieser Welt
angenommen? Die Menschen hatten



sich doch von ihm abgewandt, sie
waren ihm ungehorsam und haben
aus eigener Schuld das Paradies
verloren. Hier wird etwas von der
grofden Liebe Gottes zu uns deutlich.
Menschlich gesehen hatte er wirklich
Grund gehabt, sich von der Welt
abzuwenden, sie gleichsam ihrem
eigenen Schicksal zu tiberlassen.
Doch er will sie heilen, er will die
Welt mit sich versohnen, und er tut
dies nicht tiber den Kopf des
Menschen hinweg, sondern durch
ihn und mit ihm. So dient dem
Gottmenschen Jesus Christus seine
menschliche Natur »als lebendiges,
ihm unléslich geeintes Heilsorgan«1,
wie das 2. Vatikanische Konzil sagt.
Seine menschliche Liebe und
Hingabe ist der Weg zur Versohnung
mit Gott. So ist in ihm und durch ihn
die menschlich untiberwindbare
Kluft zwischen Gott und den
Menschen tiberwunden. Himmel und
Erde sind keine unversohnlichen
Gegensatze. »Dein Wille geschehe,



wie im Himmel, so auf Erden ...«,
beten wir im »Vaterunser«. Christus
ist in die Welt gekommen, damit es
auf Erden ein wenig so wird wie im
Himmel. Gott wird Mensch, damit
der Mensch wie Gott werden kann,
wagen sogar die Kirchenvater zu
sagen.

Die Kirche, der fortlebende
Christus

Das Geheimnis der Menschwerdung
findet in der Auferstehung und
Himmelfahrt Jesu nicht sein Ende.
Christus hat die Kirche gegrundet,
um den Menschen nahe zu sein. Er
hat sich ihr hinterlassen, damit sie
sein Heilswerk fortsetze. In der
Kirche und durch sie soll Christus
den Menschen aller Generationen
und Volker berihrbar werden, ja
mehr noch, durch sie soll sein
Heilswerk fortgesetzt werden. »Die
Wahrheit wird euch befreien« (Joh
8,32), sagt der Herr. Es ist die



Sendung der Kirche, diese Wahrheit
— die keine Sache, sondern eine
Person: Jesus Christus selbst ist — zu
verkinden und damit den Menschen
den Weg zu Freiheit und Erfullung zu
zeigen. »Geht zu allen Volkern und
macht alle Menschen zu meinen
Jungern; tauft sie auf den Namen des
Vaters und des Sohnes und des
Heiligen Geistes, und lehrt sie, alles
zu befolgen, was ich euch geboten
habe. Seid gewif3: Ich bin bei euch
alle Tage, bis zum Ende der

Welt.« (Mt 28,19-20). So lautet der
Arbeitsauftrag des Herrn an seine
Junger vor der Himmelfahrt.

Christus und Kirche gehoren
zusammen. Paulus vergleicht sie mit
einem Leib, indem er sagt: »Ihr aber
seid der Leib Christi« (1 Kor 12,27).
Ohne Christus wére die Kirche
buchstablich kopflos, und ohne die
Kirche wére Christus gleichsam
»ohne Hand und Fuf$«. In der Kirche
setzt sich das Geheimnis der



Menschwerdung Gottes fort.
»Deshalb ist sie (die Kirche) in einer
nicht unbedeutenden Analogie dem
Mysterium des Fleisch gewordenen
Wortes dhnlich. Wie namlich die
angenommene Menschennatur dem
gottlichen Wort als lebendiges, ihm
unloslich geeintes Heilsorgan dient,
so dient auf eine ganz dhnliche Weise
das gesellschaftliche Geflige der
Kirche dem Geist Christi, der es
belebt zum Wachstum seines Leibes
(vgl. Eph 4,16)«2, sagt das 2.
Vatikanische Konzil: In der Kirche
sind gottliche und menschliche
Elemente untrennbar verbunden. Ja,
die menschlich sichtbare, materielle
Seite der Kirche dient der gottlich
unsichtbaren, geistlichen Seite als
»Heilsorgan«. Deutlich wird dies
besonders in den Sakramenten. In
der Taufe geschieht beispielsweise
durch das Ubergieen mit Wasser
verbunden mit den Worten: »Ich
taufe dich im Namen des Vaters und
des Sohnes und des Heiligen Geistes«



tatsachlich etwas: Der Taufling wird
wirklich durch dieses materielle
Zeichen von der Erbschuld befreit,
zum Kind Gottes und Glied der
Kirche. Was fiir die einzelnen
Sakramente gilt, gilt auch fir die
Kirche als ganze, aus der die
Sakramente hervorgehen, so daf das
2. Vatikanische Konzil auch die
Kirche selbst »Sakrament« nennt:
»Die Kirche ist ja in Christus
gleichsam das Sakrament, d.h.
Zeichen und Werkzeug fur die
innigste Vereinigung mit Gott wie fur
die Einheit der ganzen Menschheit.«3

Vor diesem Hintergrund ist die
Analogie zwischen der
Menschwerdung Gottes und der
Wirklichkeit der Kirche nicht nur
Gabe, sondern auch Aufgabe. Wenn
der Herr in seiner Kirche weiterlebt,
dann muf$ das christologische
Gleichgewicht, seine Balance: wahrer
Gott und wahrer Mensch, in ihr
durchgehalten werden. Wer nicht



mehr weifs, dafs Christus der Sohn
des lebendiges Gottes ist, kann auch
unsere Kirche nicht mehr verstehen.
Vielleicht ist die sogenannte
Kirchenkrise heute im Tiefsten eine
Christuskrise. Dieser innere
Zusammenhang von Christologie und
Ekklesiologie, von der Lehre von
Jesus Christus und der Kirche, ist von
grundlegender Bedeutung. Wird
alles, was unsere Kirche tut und ist,
noch vom Christusleben, d.h. vom
Gebet durchpulst oder ist es bereits
abgestorben, ist es holzig, hohl und
versteinert geworden? Wenn die
Kirche permanent ihr inneres
Glaubenskonto tiberzieht und sich
hineindehnt in Aufgaben, die von
ihrem Christusglauben nicht mehr
abgedeckt und getragen werden,
dann degeneriert sie zu einer blof3
humanitaren Gesellschaft. Es gilt,
diese Gefahr zu sehen, sich einer
ehrlichen Gewissenserforschung zu
unterziehen und zu wirklicher
Umkehr bereit zu sein. Vielleicht ist



in unseren Tagen die Versuchung
besonders grof3, das christologische
Gleichgewicht zugunsten des
»wahrer Mensch« aufzugeben und
sich im Horizontalen zu verlieren.
Eine Flucht vor der Welt mit ihren
Noten und Aufgaben auf eine »Insel
der Seligeng, falls es sie giabe, wiirde
dagegen das christologische
Gleichgewicht zugunsten des
»wahrer Gott« aufgeben. Auch das
widerspriache dem Evangelium und
der Sendung der Kirche.

Die Sendung der Christen im Alltag

Es ist die Sendung der Kirche als
Ganze wie auch jedes ihrer Glieder,
dieses Gleichgewicht von wahrer
Gott und wahrer Mensch zu leben. Es
ware ein grofdes Mifdverstandnis,
wiurde man diese gemeinsame
Sendung aller Glieder der Kirche
gleichsam separieren. Das Gebet, die
geistliche Wirklichkeit, die
Spiritualitat, die vertikale Dimension



sei demnach den Bischofen, Priestern
und Ordensleuten zugeordnet,
wahrend die weltlich-menschlich,
humanitare und horizontale
Dimension den Laienchristen
uberlassen bliebe. Sicher gibt es
unterschiedliche Akzente. Ein
Benediktinerpater wird in anderer
Weise beten als eine Mutter und
Ehefrau. Dennoch sind alle Glieder
der Kirche zur gleichen Heiligkeit
berufen, und allen ist die Sendung
»ad gentes« gemeinsam. Diese alte
Wahrheit neu betont zu haben,
gehort zu den grofiten — bisweilen
immer noch ungehobenen -
Schétzen des 2. Vatikanischen
Konzils. Wortlich sagt es: »Daher sind
in der Kirche alle, mégen sie zur
Hierarchie gehoren oder von ihr
geleitet werden, zur Heiligkeit
berufen geméafd dem Apostelwort:
»Das ist der Wille Gottes, eurer
Heiligung« (1 Thess 4,3; vgl. Eph
1,4).«4 Und im Hinblick auf die
besondere Berufung der



Laienchristen sagt es: »Sie (die Laien)
bestellt er (Christus) deshalb zu
Zeugen und rustet sie mit dem
Glaubenssinn und der Gnade des
Wortes aus (vgl. Apg 2,17-18; Offb
19,10), damit die Kraft des
Evangeliums im alltdglichen
Familien- und Gesellschaftsleben
aufleuchte. Sie zeigen sich als S6hne
der Verheifdung, wenn sie stark in
Glauben und Hoffnung den
gegenwartigen Augenblick
auskaufen (vgl. Eph 5,16; Kol 4,5) und
die kiinftige Herrlichkeit in Geduld
erwarten (vgl. Rom 8,25).«5 Hier nun
kommen wir an den Ort des Opus
Dei, das besonders den Laienchristen
eine Hilfe sein will, ihre Berufung zu
entdecken und zu leben.

Das besondere Charisma des Opus
Dei nach seinem Griinder, dem
seligen Josemaria Escriva

Lange vor Beginn des 2.
Vatikanischen Konzils grindete der



Priester Josemaria Escriva am 2.
Oktober 1928 in Spanien das Opus
Dei. Die Heiligkeit des Laien, die
Heiligung seines Lebens und
Arbeitens ist der besondere Akzent
des Opus Dei. Escriva sieht die
Gefahr, das christologische
Gleichgewicht zu verlieren, es
zugunsten des »wahrer Gott« oder
des »wahrer Mensch« aufzulésen. Er
weif3, dafs nur beides zusammen
geht, wenn wir dem Evangelium treu
bleiben wollen. Die Welt ist das
Betatigungsfeld der Christen. Sie ist
der Ort des Zeugnisses fiir Christus,
da gerade die Alltaglichkeit der Welt
zum Ort der Begegnung mit Gott
werden kann und soll. »Christus ist
Gott, der Mensch geworden ist,
vollkommener Mensch, Mensch
durch und durch. Und gerade im
Menschlichen 1413t er uns das
Christliche erkennen«6, sagt er in
einer seiner Homilien. Immer wieder
betont er den Ruf zur Heiligkeit, der
an alle Christen ergeht und der



untrennbar verknupft ist mit der
Sendung, die Welt zu heiligen und
mit Christus in Berihrung zu
bringen. »Wichtig ist nur, daf$ in uns
diese GewifSheit gleichsam
eingebrannt ist: Die Auffordung zur
Heiligkeit, die Christus an alle
Menschen ohne Ausnahme richtet,
verlangt von einem jeden die Sorge
um das eigene innere Leben und die
tagliche Eintibung in die christlichen
Tugenden. Der Herr fordert nicht
einen durchschnittlichen,
uberdurchschnittlichen oder
auferordentlichen Einsatz, sondern
eine Entschlossenheit, die bis zum
wirklich Heroischen gehen muf3. Das
Ziel, das ich euch vor Augen stelle -
genauer gesagt, das Gott uns allen
vor Augen stellt —, ist kein
Phantasiegebilde und kein
unerreichbares Ideal. Ich konnte
euch von so vielen ganz
gewOhnlichen Mannern und Frauen,
wie ihr und wie ich, erzdhlen, die
sich entschlossen haben, Christus zu



folgen und in Liebe das Kreuz eines
jeden Tages zu tragen ... In unserer
Zeit ... gewinnt gerade deshalb die
einfache, tiefe Erkenntnis, die mich
seit Beginn meiner priesterlichen
Tatigkeit verzehrt und die ich der
ganzen Menschheit weitergeben
mochte, immer mehr an Aktualitat:
Es gibt Weltkrisen, weil es an
Heiligen fehlt.«7 Die Heiligen als
Therapie fir eine kranke Welt, das ist
das Ziel, das Escriva vor Augen hat,
und es zu erreichen, dazu mochte
das Opus Dei seinen Mitgliedern und
Freunden Hilfen an die Hand geben.
Bezeichnenderweise tragt das erste
Werk Escrivas den Titel »Der Wegk.
Er will kein System oder keine
Theorie aufstellen. Handfeste Hilfen
auf dem Weg zur Heiligkeit zu geben,
darin sieht er seine Aufgabe. Immer
wieder bringt er diesen Weg zur
Heiligkeit mit dem Gottmenschen
Jesus Christus in Verbindung, denn
Heiligkeit bedeutet ja schliefdlich



nichts anderes, als ihn
nachzuahmen, ihm zu folgen.

Der Weg zur Heiligkeit konkret

Alle echten Charismen, die es in der
Kirche gibt, sind Geschenke des
Heiligen Geistes, die der Kirche
helfen, in einer konkreten Zeit mit
ihren konkreten Anforderungen
ihrer Sendung gerecht zu werden.
Uber die konkrete Prilatur Opus Dei
hinaus hat Escriva der Kirche durch
sein Charisma konkrete Hinweise
hinterlassen, wie der Weg zur
Heiligkeit konkret beschritten
werden kann, wie die Christen in der
Welt ihrer Sendung gerecht werden
konnen. Einige Elemente dieses
Weges sollen im folgenden
Erwédhnung finden.

Die Einheit des Lebens

Es gibt eine zweifelhafte christliche
Existenz, die in der Versuchung lebt,
gleichsam mit zwei Kopfen durch die



Welt zu gehen. So gibt es Christen,
die im Beruf mit Methoden arbeiten,
die sie als Glaubende nicht gelten
lassen konnen, die z. B. in der Schule
reden, wie sie als Junger Jesu nicht
sprechen konnen, die in der Welt ein
Verhalten an den Tag legen, wie sie
als glaubige Menschen sich nicht
verhalten konnen. Glaube und Leben
fallen hier auseinander. Das fihrt
gleichsam zu einer Schizophrenie.
Nach Heiligkeit zu streben bedeutet
hingegen, um die Deckung von
Glauben und Leben zu kdmpfen.

Scharf wendet sich Escriva gegen
jede Form einer inneren
Schizophrenie: »Nein! Es darf kein
Doppelleben geben. Wenn wir
Christen sein wollen, konnen wir
diese Art von Bewufstseinsspaltung
nicht mitmachen; denn es gibt nur
ein einziges Leben, welches aus
Fleisch und Geist besteht, und dieses
einzige Leben muf$ an Leib und Seele
geheiligt und von Gott erfullt



werden, dem unsichtbaren Gott, dem
wir in ganz sichtbaren und
materiellen Dingen begegnen.«8
Christus will unser ganzes Leben. In
einem Gedicht, das mir bei meiner
Primiz von einem Kind aufgesagt
worden ist, heif$t es: »Willst du ein
Leben dunkel und kalt, so werde ein
Priester und werde es halb. Willst du
ein Leben voller Licht und Glanz,
dann sei ein Priester und sei es
ganz.« Was hier auf den Priester hin
gesagt wird, konnen wir auf alle
Christen ubertragen. »Du sollst den
Herrn, deinen Gott, lieben mit
ganzem Herzen, mit ganzer Seele
und mit all deinen Gedanken« (Mt
22,37), sagt der Herr. Es geht darum,
alle Fasern des Lebens mit dem
Glauben zu durchdringen. Der
christliche Glaube will mit unserem
Leben identisch sein, so wie Gott und
Mensch in Christus eins sind. Es soll
keinen Unterschied geben zwischen
dem Glauben und dem Leben, das er
erfillt. Es dirfte kein Rest



zuruckbleiben, der nur Glaube
geblieben und nicht Leben geworden
ist.

Die Wiirde des Alltags

Den Hiatus zwischen Glauben und
Leben zu iberwinden, so dafs das
Leben ein Ganzes ist, das von Glaube,
Hoffnung und Liebe durchdrungen
ist, geht nur, wenn es uns gelingt,
den sogenannten grauen Alltag
wirklich positiv zu sehen. Der selige
Josemaria Escriva lenkt auch hier
zundchst seinen Blick auf Jesus
Christus: »Indem Jesus wie einer von
uns aufwéchst und lebt, offenbart er
uns, dafd das menschliche Dasein, das
gewohnliche und alltdgliche Tun
einen gottlichen Sinn hat. So oft wir
diese Wahrheit auch betrachtet
haben mogen, immer wieder sollte
uns der Gedanke an die 30 Jahre
seines verborgenen Lebens in
Staunen versetzen, jene 30 Jahre, die
den grofdten Teil seines Wandels



unter uns Menschen, seinen
Brudern, ausmachen.«9 Und an
anderer Stelle sagt er: »Entweder
lernen wir, den Herrn in unserem
alltaglichen Leben zu entdecken,
oder wir werden ihn niemals finden.
Es tut unserer Zeit not, der Materie
und den ganz gewohnlich
erscheinenden Situationen ihren
edlen, urspringlichen Sinn
zuruckzugeben, sie in den Dienst des
Reiches Gottes zu stellen und sie
dadurch, daf$ sie zum Mittel und zur
Gelegenheit unserer standigen
Begegnung mit Jesus Christus
werden, zu vergeistigen.«10

Es geht also nicht darum,
aufergewohnliche Dinge zu tun,
sondern die alltdglichen Dinge
aufergewohnlich gut zu vollbringen
und sie so zum Ort der Gottes- und
Nachstenliebe werden zu lassen.
Indem die alltdglichen Dinge dann
einen ubernaturlichen Sinn erhalten,
werden sie selbst zum Gebet. Mir ist



dieser Zusammenhang einmal
deutlich geworden bei einem
Gesprach mit Mutter Teresa. Die
Schwestern der Mutter Teresa halten
jeden Morgen vor ihrer Arbeit eine
Stunde eucharistische Anbetung.
Mutter Teresa wurde einmal gefragt,
warum denn dies notig sei, da die
Schwestern doch auch ohne dies
schon so viel zu tun hatten. Sie
antwortete darauf: »Am Morgen
beten wir unsere Arbeit, und am Tag
arbeiten wir unser Gebet.« Hier ist
der Graben zwischen Glauben und
Leben tiberwunden. Danach zu
streben, gehort zu den Pflichten
eines jeden christlichen Lebens,
wenn es mit seiner Berufung ernst
meint.

Die heilige Messe — Mitte und
Wurzel im geistlichen Leben des
Christen

Wachstum in der Heiligkeit und
entschiedenes Zeugnis zu geben, ist



nicht zunachst Frucht menschlichen
Bemihens und »Trainierense,
sondern Geschenk der Gnade Gottes.
Die Sakramente — und hier an erster
Stelle die heilige Eucharistie — sind
Quellen der Gnade, von der wir im
Alltag leben. »Die heilige Messe fiihrt
uns so zu den grundlegenden
Geheimnissen des Glaubens, denn sie
ist das Geschenk der Dreifaltigkeit an
die Kirche. Daher leuchtet es ein, daf$
sie Mitte und Wurzel im geistlichen
Leben des Christen ist. Auf sie sind
alle Sakramente hingeordnet.«11 In
alten Sakristeien sieht man
manchmal tiber dem Ankleidetisch
das lateinische Wort: »Sicut prima,
sicut ultima, sicut unica«, d.h. feiere
diese heilige Messe so, als sei sie
deine erste, deine letzte und deine
einzige. Dieses Wort soll den
Zelebranten mahnen, bei der
Zelebration nicht in Routine zu
verfallen, sondern das einzigartige
Geschenk der Eucharistie tagtaglich
mit Ergriffenheit neu zu erfassen.



Was hier auf den Priester hin gesagt
ist, gilt fur alle Glaubigen.
Ehrfirchtige Freude sollte jeden
erfillen.

Auch diesen Gedanken versucht der
selige Josemaria uns ans Herz zu
legen, wenn er in einer seiner
Homilien sagt: »In der heiligen
Messe, in dieser heiligen Messe, die
wir jetzt feiern, wirkt — ich
wiederhole es — die heiligste
Dreifaltigkeit auf eine besondere
Weise. Nur mit voller Hingabe des
Leibes und der Seele konnen wir
eine solche Liebe erwidern: Wir
horen Gott, wir sprechen mit ihm,
wir sehen ihn, wir verkosten ihn.
Und wenn Worte nicht ausreichen,
dann singen wir und lassen vor allen
Menschen unsere Zunge — pange
lingua! - die Grofdtaten des Herrn
preisen. Die heilige Messe feiern
heifdt, ununterbrochen im Gebet
verharren; denn sie ist fir jeden
einzelnen von uns eine personliche



Begegnung mit Gott: Wir beten ihn
an, wir loben ihn, wir flehen zu ihm,
wir sagen ihm Dank, wir sihnen fir
unsere Sunden, wir lautern uns, wir
wissen uns in Christus mit allen
Christen vereint.«12

Die Beichte — Heimkehr zum Vater

Es gehort zur Realitat des eigenen
Lebens einzusehen, dafs wir auf
unserem Weg zu Gott immer wieder
stolpern und eines Neuanfangs
bedurfen. Das kostbarste Geschenk
dafir ist das Bufdsakrament. Beichte
ist personliche und unmittelbare
Zuwendung der Erlgsung an den
einzelnen. In der Absolution der
Beichte 1afst uns Gott personlich
sagen, dafs er uns liebt und daf$ er
uns zu vergeben winscht. Er freut
sich noch mehr daruber, uns
freizusprechen als wir winschen,
freigesprochen zu werden. Jede
Beichte ist der Spiegel und die
Verkiundigung der letzten Heimkehr,



die sich an unserem Todestag
vollendet. Die Beichte ist das Bild
und die Vorbereitung des Empfanges,
den uns der Vater im Himmel dann
bereitet. Sie ist ein Bild der weit
geoffneten Arme des Vaters, der am
Strafdenrand den verlorenen Sohn
oder die verlorene Tochter erwartet.
Beichten gehen heifdt daher:
Hingehen, Gottes Liebe empfangen
und aus dieser Liebe heraus die
eigene Liebe zu Gott und den
Menschen wieder herzlicher
gestalten. Das Bufdsakrament
empfangen bedeutet, sich erneut
sagen zu lassen, daf$ Gott uns liebt,
und anfangen, daran zu glauben und
mein Leben danach auszurichten.

Escriva sieht die Notwendigkeit des
Bufdsakramentes fir das geistliche
Leben und empfiehlt daher, es hdufig
zu empfangen. »Betrachte, wie Gottes
Gerechtigkeit von Erbarmen
uberflief3t. Bei menschlichen
Gerichten bestraft man den



gestandigen Tater, beim gottlichen
Gericht wird ihm verziehen.
Gepriesen sei daher das Sakrament
der Bufse«, sagt er.13

Die Liebe zur Kirche

Die Kirche Jesu Christi ist eine aus
Bischofen, Priestern und Laien. Sie
zu fuhren hat der Herr dem Petrus
aufgetragen. In unserer
gegenwadrtigen Zeit gibt es
Tendenzen, Gegensatze zwischen
dem Amt auf der einen Seite und den
Laien auf der anderen Seite
aufzubauen. Weisungen des Papstes
— S0 glaubt man bisweilen — gelten
nur fir Bischofe und Priester,
wahrend die Laien eine eigene
»Autonomie« besafien. Der selige
Josemaria Escriva sieht diese Gefahr,
wenn er schreibt: »Du hast recht: Es
gibt Katholiken, die praktizieren und
fromm sind in den Augen der Leute
und vielleicht auch wirklich ehrlich -
aber sie stellen sich naiv in den



Dienst der Kirchenfeinde ... Unter so
verschiedenen und von ihnen
mifsverstandenen Begriffen wie etwa
»Okumenismusy, >Pluralismus« oder
»Demokratie« hat sich in ihr eigenes
Zuhause der argste Feind
eingeschlichen: die
»Unwissenheit«.«14 Demgegenuber
mahnt er: »Liebe und verehre den
Heiligen Vater, bete und bringe Opfer
fur ihn! Deine Liebe zu ihm soll mit
jedem Tag wachsen! Er ist das
Felsenfundament der Kirche. In ihm
dauert der Dienst der Heiligung und
der Leitung der Kirche, den Jesus
dem Apostel Petrus anvertraute,
durch die Jahrhunderte bis zum
Ende der Zeiten fort.«15

Und weiter schreibt er: »Betrachte
taglich im Gebet die schwere Last,
die der Papst und die Bischofe auf
ihren Schultern tragen. Das wird dir
ein Ansporn sein, sie zu ehren, in
echter Anteilnahme zu lieben und



mit deinem Gebet zu
unterstutzen.«16

Die Gottesmutter Maria ...

Maria ist das Gedachtnis der Kirche.
Im Evangelium heifdt es: »Seine
Mutter bewahrte alles, was
geschehen war, in ihrem Herzen« (Lk
2,51). Sie erinnert uns an ihren Sohn
und das, was er uns gelehrt hat.
Gleichzeitig mahnt und hilft sie uns,
ihm zu folgen: »Was er euch sagt, das
tut.« (Joh 2,5). Daher ist Maria der
kiirzeste Weg zu Christus. Sie zu
lieben und zu verehren ist der beste
Garant dafir, auf Kurs zu bleiben
und auf dem Weg zu Gott
voranzuschreiten.

An vielen Stellen weist Josemaria
Escriva darauf hin. Fast jede seiner
Homilien beendet er mit einem
Bezug zur Gottesmutter. »Wenn wir
mit Maria gleichférmig werden und
ihre Tugenden nachahmen, werden
wir dazu beitragen, daf$ Christus



durch die Gnade in die Seele vieler
Menschen hinein geboren wird, die
dann durch das Wirken des Heiligen
Geistes mit ihm eins sein werden. Die
Ausrichtung an Maria 1af3t uns
irgendwie an ihrer geistigen
Mutterschaft Anteil haben; und dies
geschieht, wie bei ihr selbst, ganz im
Stillen, unbemerkt und ohne viele
Worte, durch das Zeugnis eines
bedingungslos konsequenten
christlichen Verhaltens und durch
die grofszuigige Erneuerung eines
fiats — es geschehe! —, das die
Verbundenheit mit Gott standig
aufrecht erhélt«, sagt er in einer
seiner Homilien.17

Gott ist Mensch geworden um die
Menschen zu vergottlichen, ja, das
Menschliche wird zum Ort der
Begegnung mit dem Gottlichen.
Dieses inkarnatorische Prinzip pragt
die Kirche und die Berufung des
Christen zur Heiligkeit. Der selige
Josemaria Escriva hat durch sein



Charisma die besondere Berufung
der Laienchristen hervorgehoben
und Wege gezeigt, wie diese zu
verwirklichen ist. Diese Wege zur
Heiligkeit sind meist nicht neu, doch
sind sie sicherlich hier und da in
Vergessenheit geraten. Mehr denn je
ist es unverzichtbar, dafs die
Laienchristen ihre spezielle
Berufung entdecken und Christus in
der Welt durch ihr Leben und
Glauben bertihrbar machen. Der
selige Josemaria Escriva, der
Grunder des Opus Dei, ist uns hier
sicher ein guter Fursprecher.

Anmerkungen

1. 2. Vatikanisches Konzil, Lumen
gentium, 8.

2. Ebd., 8.
3.Ebd,, 1.

4. Ebd., 39.



5. Ebd., 35.

6. Christus begegnen, 109.

7. Freunde Gottes, 4.

8. Gespréche, 114.

9. Christus begegnen, 14.

10. Gesprache, 114.

11. Christus begegnen, 87.

12. Ebd.

13. Der Weg, 309.

14. Die Spur des Sdmanns, 359.
15. Im Feuer der Schmiede, 134.
16. Ebd., 136.

17. Freunde Gottes, 281.

Artikel aus dem Buch "Josemaria
Escriva - Profile einer



Grundergestalt" (Hrsg. Prof César
Ortiz), Adamas Verlag, Koln 2002

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/das-charisma-des-opus-dei-in-
der-kirche/ (19.01.2026)


https://opusdei.org/de/article/das-charisma-des-opus-dei-in-der-kirche/
https://opusdei.org/de/article/das-charisma-des-opus-dei-in-der-kirche/
https://opusdei.org/de/article/das-charisma-des-opus-dei-in-der-kirche/

	Das Charisma des Opus Dei in der Kirche

