
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Oktober 2011)

Aus Anlass eines neuen
Jahrestages der Gründung des
Opus Dei, denkt Bischof
Echevarria über die Haltung
der Anbetung und der
Dankbarkeit nach, die die Seele
des hl. Josefmaria an jenem 2.
Oktober 1928 erfüllten.

15.10.2011

Morgen feiern wir einen neuen
Jahrestag, der an den Augenblick
erinnert, in dem das Licht Gottes in
der Seele unseres Gründers hell wie



die Mittagssonne aufleuchtete. 
Domine, ut videam!, Domina, ut sit!
hatte er seit seiner Jugend ohne
Unterlass gebetet. Und die Antwort
Gottes wurde ihm am 2. Oktober
1928 auf die Fürsprache Mariens hin
zuteil. Ich lade Euch ein, diese Szene,
so wie der hl. Josefmaria sie in
seinen persönlichen Aufzeichnungen
beschrieben hat, ein weiteres Mal zu
betrachten, um daraus Lehren für
unser alltägliches Leben zu ziehen.
Und ebenso möchte ich Euch bitten,
der Heiligsten Dreifaltigkeit jeden
Tag dafür zu danken, dass sie das
Opus Dei gewollt hat.

Wie wir alle wissen, machte unser
Vater geistliche Besinnungstage. Am
Morgen des dritten Tages war er
nach der Feier der Messe in sein
Zimmer gegangen, wo er begann, im
Gebet persönliche Notizen der
letzten Monate und Jahre zu
betrachten, innere Eingebungen, die
Gott ihm im Hinblick auf seine



kommende Aufgabe gewährt hatte.
Bis zu diesem Zeitpunkt waren die
Eingebungen bruchstückhaft und
unvollständig gewesen, helle Blitze,
die ihn nur mit Mühe ahnen ließen,
was Gott wirklich von ihm wollte.
Während all der Zeit hatte er sein
Herz bereit gemacht, um diesen noch
unbekannten Willen Gottes zu
erfüllen. Und plötzlich tauchten vor
seinem geistigen Auge die fehlenden
Teile des Bildes auf, das er nun klar
erkannte. „Als ich in diesen Papieren
las, erhielt ich die Erleuchtung über
das Werk als Ganzes. Ich fiel tief
ergriffen auf die Knie – es war in der
Pause zwischen zwei Vorträgen, ich
befand mich allein in meinem
Zimmer –, dankte dem Herrn, und
ich erinnere mich bewegt an das
Glockengeläut der Pfarrei Unsere
Liebe Frau von den Engeln.“[1]

Wie man diesem autobiographischen
Text entnehmen kann, war die erste
Reaktion des hl. Josefmaria, als er



den göttlichen Plan erkannte, eine
tiefe Ergriffenheit, die auch nach
außen sichtbar wurde: Er sank er
anbetend auf die Knie, denn – mit
Worten Benedikts XVI. – „eine der
typischen Ausdrucksformen des
Gebets ist die Geste des
Niederkniens“[2]. Durch diese
Haltung erkennt das Geschöpf seine
absolute Abhängigkeit von Gott an,
ohne den es nichts ist und nichts
vermag. Der Mensch, der die
Erfahrung einer besonderen
Begnadung durch Gott macht,
„wendet sein ganzes Selbst dem
göttlichen Sein zu, vor dem er steht;
er richtet seine Seele auf das
Geheimnis aus, von dem er die
Erfüllung des tiefsten Verlangens
erwartet und die Hilfe, das Elend des
eigenen Lebens zu überwinden“[3].

Dieser Akt der Unterwerfung, mit
dem unser Vater seinen Weg im Opus
Dei begann, war von großer Demut
gekennzeichnet. Wie oft äußerte er



seine tiefe Überzeugung, dass der
Herr sich seiner als eines
ungeeigneten Werkzeugs bedient
hatte, damit klar ersichtlich war,
dass das Werk von Gott kam und
nicht Frucht des menschlichen
Geistes war! „Es ist, als hätte jemand
ein Tischbein genommen und damit
in Schönschrift eine kostbare
Miniatur geschrieben“[4], sagte er
einmal. Als er sich bei einer anderen
Gelegenheit an jenen Eingriff Gottes
in seiner Seele erinnerte, erklärte er:
„Christus hat mich nicht um
Erlaubnis gefragt, um sich in mein
Leben einzumischen. Er kam und
sagte: Du wirst das und jenes für
mich tun; und ich … folgte wie ein
Eselchen, denn er ist Herr über alle
Geschöpfe.

Ihr habt das Recht, euch unter
Achtung ihrer Freiheit in das Leben
aller Menschen einzumischen, um
ihnen zu helfen, besser zu werden.
Manchmal wird man euch nicht gut



aufnehmen, aber andere Male wird
man euch sogar dazu auffordern. Auf
jeden Fall istklar,dass das nicht nur
ein Recht des Christen ist, sondern
eine Pflicht: Geht hin und lehret alle
Geschöpfe (Mt 28, 19)“.[5]

Es wäre nicht verwunderlich, wenn
wir uns als Jünger Jesu angesichts
der Größe der göttlichen Sendung
und unserer geringen Kräfte einmal
fragen würden: Wie ist es möglich,
dass Gott auf mich geschaut hat, um
diese Arbeit zu leisten? Wie ist es
möglich, dass er seinen Ruf an mich
gerichtet hat, obwohl ich wenig wert
bin, keine Tugenden vorweisen kann
und keine Mittel zur Verfügung
habe? Bei solchen Gelegenheiten gab
der hl. Josefmaria den Rat, das
Evangelium von Johannes
aufzuschlagen und jenen Abschnitt
zu betrachten, „in dem die Heilung
des Blindgeborenen berichtet wird.
Seht, wie Jesus aus dem Staub der
Erde und seinem Speichel den Lehm



bildet und ihn dem Blinden auf die
Augen streicht, um ihn sehend zu
machen (vgl. Joh 9, 6). Eine Handvoll
Lehm benutzt Christus als
Heilsalbe“[6]. Und an seine Töchter
und Söhne im Opus Dei gewandt
fügte er Worte hinzu, die für alle
Christen gelten: „Im Wissen darum,
dass wir schwach sind und nichts
vermögen, aber mit der Gnade Gottes
und unserem gutem Willen
rechnend, sind wir eine Medizin, die
sehend macht; wir sind – trotz der
Erfahrung unserer menschlichen
Beschränktheit – für die anderen
göttliche Stärke.“[7]

Vor allem in der Messe verwandelt
sich der Lehm unserer persönlichen
Schwäche in eine heilsame Medizin
für viele Menschen, aber auch im
Gebet, wenn wir uns vor Gott stellen,
ohne unser Elend zu verbergen,
jedoch in der Gewissheit, seine
geliebten Kinder zu sein. In diesem
Schmelzofen göttlicher Liebe, der das



Herz Jesu ist, wird unsere Seele
durch das Wirken des Heiligen
Geistes Christus immer ähnlicher.
„Das Gebet, die Öffnung und
Erhebung des Herzens zu Gott, wird
so zur persönlichen Beziehung mit
ihm. Und auch wenn der Mensch
seinen Schöpfer vergisst, hört der
lebendige und wahre Gott nie auf, als
erster den Menschen zur
geheimnisvollen Begegnung mit ihm
im Gebet zu rufen.“[8] Halten wir zur
vorgesehenen Zeit unsere beiden
halben Stunden des Gebetes, um mit
unserem Gott von Du zu Du zu
sprechen? Was setzen wir ein, um
keine Minute dieser Zeit zu
verlieren?

In den letzten Monaten habe ich
Euch daran erinnert, wie wichtig es
ist, die täglichen Zeiten des Gebetes
gut zu nutzen. Und ich werde nicht
müde, das zu tun, denn wie Ihr bin
ich überzeugt, dass dies die einzige
Waffe ist, die wir Christen haben, um



in den täglichen großen und kleinen
Schlachten zur Ehre Gottes zu siegen.
Das war stets die fest in der
Überlieferung der Kirche verankerte
Lehre unseres Vaters.

Benedikt XVI., der vor kurzem seine
Mittwochs-Katechesen während der
Generalaudienzen über das Gebet
gehalten hat, betrachtet einmal die
geheimnisvolle Szene des
nächtlichen Kampfes zwischen Jakob
und einem Unbekannten, bevor er
das Flussbett überquert, um Esau zu
treffen[9]. Mit Worten des 
Katechismus der Katholischen Kirche
erinnert er daran, dass „die geistliche
Überlieferung der Kirche darin ein
Sinnbild des Gebetes gesehen hat,
insofern dieses ein Glaubenskampf
und ein Sieg der Beharrlichkeit
ist“[10]. Und er fügt hinzu: „Der
biblische Text spricht zu uns über die
lange Nacht der Suche nach Gott,
über das Ringen, seinen Namen
kennenzulernen und sein Angesicht



zu sehen; es ist die Nacht des Gebets,
das mit Ausdauer und Beharrlichkeit
von Gott den Segen und einenneuen
Namen erbittet, eine neue
Wirklichkeit, die Frucht der
Bekehrung und der Vergebung
ist.“[11]

Lasst es mich noch einmal sagen:
Harren wir aus im Ringen des Gebets,
vernachlässigen oder verkürzen wir
nicht diese Zeiten des Gespräches mit
unserem Vater Gott; sprechen wir
auch mit Christus, unserem älteren
Bruder, der uns lehrt, mit seinem
himmlischen Vater umzugehen;
lassen wir den Tröster in unsere
Herzen eintreten, die er mit der
Liebe zu Gott entzünden will.
Versichern wir uns der Fürsprache
Mariens, der Mutter Gottes und
unserer Mutter, die Meisterin des
Gebetes ist; und wenden wir uns
auch an den hl. Josef, die Engel und
die Heiligen, besonders an den hl.
Josefmaria, der uns in Wort und



Bespiel gezeigt hat, wie man mitten
in der Welt beschaulich sein kann.

Kehren wir zu den Worten zurück,
mit denen unser Vater beschreibt,
was am 2. Oktober 1928 in seiner
Seele vorging. Nach der Bemerkung,
dass er auf die Knie sank, um
angesichts des göttlichen Planes, den
er in diesem Augenblick klar
erkannte, Gott anzubeten, fügt er
hinzu, dass sich sein Herz mit
unendlicher Dankbarkeit erfüllte:
„Ich dankte dem Herrn, und ich
erinnere mich bewegt an das
Glockengeläut der Pfarrei Unsere
Liebe Frau von den Engeln.“[12]

Für denjenigen, der weiß, dass alles
Gute von Gott kommt und er aus sich
heraus nichts von Wert besitzt, ist die
Dankbarkeit wie die Rückseite der
Anbetung; diese Haltungen sind wie
die beiden Seiten einer Medaille.
Daher wollte unser Vater, dass im
Opus Dei der 2. Oktober wie auch der



14. Februar – ein weiterer Jahrestag
entscheidender Eingriffe Gottes in
die Geschichte des Werkes – Tage
tiefer und beständiger
Danksagungsakte sind. Wisst Ihr, wie
er seine Dankbarkeit ausdrückte?
Durch viele Sühneakte.

Erheben wir also voller Dankbarkeit
unser Herz zu Gott. Auch der 6.
Oktober lädt uns dazu ein, denn die
Heiligsprechung unseres Vaters
erinnert uns daran, dass es möglich
ist, wirklich heilig zu werden, wie er
in Treue Tag für Tag diesen Weg zu
gehen, der über die normalen
Umstände des gewöhnlichen Lebens
führt.

Natürlich verlangt dieses Bemühen
einen beständigen Kampf gegen
alles, was uns von der Liebe Gottes
trennen könnte; dieser wiederum
gewinnt in den Zeiten des
persönlichen Umgangs mit Gott neue
Kraft und Energie. Das nächtliche



Ringen Jakobs „wird so für den
Gläubigen zu einem Bezugspunkt,
um die Beziehung zu Gott zu
verstehen (…). Das Gebet verlangt
Vertrauen, Nähe, gleichsam in einem
sinnbildlichen Zweikampf nicht mit
einem feindlichen, gegnerischen
Gott, sondern mit einem segnenden
Herrn, der stets geheimnisvoll bleibt
und unerreichbar erscheint. Daher
gebraucht der biblische Autor das
Sinnbild des Ringens, das Mut,
Beharrlichkeit, Ausdauer erfordert,
um das zu erlangen, wonach man
sich sehnt. Und wenn der
Gegenstand der Sehnsucht die
Beziehung zu Gott, sein Segen und
seine Liebe ist, dann kann der
Höhepunkt des Kampfes nur die
Selbsthingabe an Gott sein, in der
Anerkennung der eigenen Schwäche,
die gerade dann siegt, wenn sie sich
in die barmherzigen Hände Gottes
gibt.“[13]



In dem Augenblick, in dem der hl.
Josefmaria am 2. Oktober das Werk
sah, hörte er das festliche
Glockengeläut der Pfarrei Unsere
Liebe Frau von den Engeln, das zu
Ehren ihrer Patronin erklang. „Nie
haben sie aufgehört, in meinen
Ohren nachzuklingen“[14], sagte
unser Vater häufig. Und in einem der
Briefe, die er gegen Ende seines
Lebens schrieb und die er
„Glockenschläge“ nannte, rief er uns
zur Wachsamkeit aus Liebe zu Gott
auf: „Ich wünschte, dass dieses
Glockengeläut in euren Herzen für
immer dieselbe Freude und dieselbe
Wachsamkeit des Geistes auslösten,
die jene Glocken der Pfarrei Unsere
Liebe Frau von den Engeln vor
nunmehr fast fünfzig Jahren in
meiner Seele hinterlassen
haben.“[15]

Im August musste ich noch einmal
nach Pamplona, um die ärztliche
Untersuchung fortzuführen, die ich



vor meiner Reise nach Afrika
unterbrochen hatte; am 23. August
bin ich nach Torreciudad
„entwischt“. Dort befindet sich die
einzige Glocke der Kirche Unsere
Liebe Frau von den Engeln, die der
Zerstörung entgangen ist. Ich wollte
so lange wie möglich in der Kirche
verweilen und hielt das Gebet am
Nachmittag in der Christus-Kapelle.
Zusammen mit Euch allen habe ich
den Herrn darum gebeten – wie es
unser Vater geraten hat –, dass wir es
verstehen, unsere Hingabe durch die
Betrachtung der seinen zu
verbessern. Seid ganz sicher, dass
wir es können!

Maria ist an allen Wegkreuzungen
des Opus Dei zugegen gewesen;
daher ist es nur logisch, dass unsere
Danksagung durch sie zu Gott
gelangt. Nehmen wir in jedem
Augenblick, besonders aber an ihren
Festtagen, unsere Zuflucht zu ihr. In
diesem Monat gibt es mehrere



Marienfeste: am 7. Oktober Unsere
Liebe Frau vom Rosenkranz; am 12.
Unsere Liebe Frau von Pilar, die
unser Gründer von klein auf
verehrte und die er jeden Tag
besuchte, während er sich auf die
Priesterweihe vorbereitete. Damals
bat er sie mit dem Stoßgebet Domina,
ut sit!, Herrin, dass es sei! um die
Verwirklichung seiner Vorahnungen.
Vergessen wir auch nicht, dass das
Werk am 11. Oktober 1943, dem
damaligen Fest der
Gottesmutterschaft Mariens, die
erste schriftliche Approbation des
Heiligen Stuhls erhielt.

In Erinnerung an den seligen
Johannes Paul II., dessen Gedenktag
wir in diesem Jahr am 22. Oktober
feiern können, wollen wir Maria
voller Vertrauen sagen: totus tuus,
ich möchte ganz dein sein, wie es
dieser heilige Papst war, wie es unser
geliebter Vater war. Nutzen wir
diesen Tag, um Johannes Paul II. um



seine Fürsprache für die Kirche und
das Opus Dei zu bitten und für den
Papst zu beten. Empfehlt Gott auch
meine Anliegen.

------------------

[1] Hl. Josefmaria, Persönliche
Aufzeichnungen, Nr. 306 (2.10.1931),
in A. Vázquez de Prada, Der Gründer
des Opus Dei, Bd. 1, S. 281

[2] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 11.5.2011

[3] Ebd.

[4] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 3.12.1973

[5] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 18.5.1970

[6] Hl. Josefmaria, Brief 29.11.1957,
Nr. 16

[7] Ebd. [8] Ansprache bei der
Generalaudienz, 11.5.2011



[9] Vgl. Gen 32, 22-32

[10] Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2573

[11] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 11.5.2011

[12] Hl. Josefmaria, Persönliche
Aufzeichnungen, Nr. 306 (2.10.1931),
in A. Vázquez de Prada, Der Gründer
des Opus Dei, Bd. 1, S. 281

[13] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 11.5.2011

[14] Hl. Josefmaria, Instruktion,
19.3.1934, Anm. 9

[15] Hl. Josefmaria, Brief 14.2.1974,
Nr. 1

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-oktober-2011/


article/brief-des-pralaten-oktober-2011/
(12.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-oktober-2011/

	Brief des Prälaten (Oktober 2011)

