
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Oktober 2009)

Bischof Echevarria denkt über
den heiligenden Wert der
Arbeit nach und lädt angesichts
der weltweiten Krise in seinem
Brief dazu ein, "den Glauben zu
läutern, die Hoffnung zu
stärken, die Liebe zu fördern".

08.10.2009

Morgen, am 2. Oktober, werden wir
Gott für einen weiteren Jahrestag der
Gründung des Opus Dei danken; und
vier Tage später, am 6. Oktober,
begehen wir den siebten Jahrestag



der Heiligsprechung unseres
Gründers. Im Umfeld dieser beiden
Tage tut es uns sicher gut, über den 
übernatürlichen Weitblick – wie
Johannes Paul II. ihn bezeichnete (1)
– unseres Gründers nachzudenken:
den heiligenden Wert der
gewöhnlichen Arbeit mitten in der
Welt und die Notwendigkeit, die
täglichen Abläufe zu nutzen, um auf
den Wunsch Gottes einzugehen,
einem jedem und einer jeden von
uns in allen Situationen zu begegnen.
Wie gut kann man verstehen, dass
unser Vater "aus Liebe verrückt"
wurde, wenn er die Worte
betrachtete, die Gott durch den
Propheten an uns richtet: meus es tu
(2).

Es ist offensichtlich, dass die Arbeit,
eine universelle und unverzichtbare
Wirklichkeit, das menschliche Leben
auf dieser Erde begleitet. Sie ist ein
Mittel, um sich selbst und die eigene
Familie zu unterhalten, ein Band, das



uns mit den anderen Menschen
verbindet, und eine Gelegenheit zur
persönlichen Vervollkommnung.
"Diese Sicht der Arbeit wird für den
Christen noch weiter und tiefer, da
die Arbeit für ihn Teilnahme am
Schöpfungswerk Gottes ist. Gott
erschuf den Menschen, segnete ihn
und sprach: Wachset und mehret euch
und macht euch die Erde untertan und
herrscht über die Fische des Meeres,
die Vögel des Himmels und alles
Getier, das sich auf der Erde
herumtreibt (Gen 1, 28). Und
außerdem, da Christus die Arbeit auf
sich genommen hat, erscheint sie uns
als erlöste und erlösende
Wirklichkeit, nicht nur als der
Lebensbereich des Menschen,
sondern auch als Mittel und Weg der
Heiligkeit, als etwas, das geheiligt
werden kann und selbst heiligt". (3)

Bei der Heiligsprechung unseres
Gründers erläuterte Johannes Paul II.
diese Lehre, als er die Erzählung von



der Erschaffung des Menschen
kommentierte: Gott, der Herr, nahm
also den Menschen und setzte ihn in
den Garten von Eden, damit er ihn
bebaue und hüte.(4) "Das Buch
Genesis erinnert uns daran", sagte
der Heilige Vater, "daß der Schöpfer
dem Menschen die Erde anvertraut
hat, damit er sie »bebaue und hüte«.
Zu diesem umfassenden göttlichen
Projekt tragen die Gläubigen bei,
wenn sie in den verschiedenen
Bereichen der Welt tätig sind. Die
Arbeit und alles andere Tun wird mit
Hilfe der Gnade zu einem Mittel der
täglichen Heiligung." (5)

Schon bei der Feier der
Seligsprechung, am 17. Mai 1992,
hatte er gesagt, dass der heilige
Josefmaria "unermüdlich die
universale Berufung zur Heiligkeit
und zum Apostolat verkündete.
Christus ruft alle auf, sich in der
Wirklichkeit des täglichen Lebens zu
heiligen; für ihn ist auch die Arbeit



ein Mittel der Selbstheiligung und des
Apostolates, wenn man in
Vereinigung mit Jesus Christus lebt;
denn als der Sohn Gottes Mensch
wurde, hat er sich irgendwie mit der
ganzen Wirklichkeit des Menschen
und mit der ganzen Schöpfung
vereinigt". (6)

Es ist aber nicht überflüssig, erneut
an diesen wesentlichen Aspekt des
Geistes des Opus Dei zu erinnern,
denn wir können seinen geistlichen
Reichtum mit der Hilfe Gottes und
der Fürsprache unseres Vaters
immer mehr ausschöpfen und vor
allem treu in die Tat umsetzen.
Solange es Männer und Frauen gibt,
die einen Beruf ausüben, sagte der
heilige Josefmaria oft, wird es
Menschen geben, die, von diesem
Geist angetrieben, ihren Freunden
und Kollegen zeigen, dass es möglich
ist, die christliche Vollkommenheit –
die Heiligkeit – durch die Heiligung
der beruflichen Tätigkeit zu



erreichen, Mitarbeiter Gottes bei der
Vervollkommnung der Schöpfung
und Mitarbeiter Christi beim Werk
der Erlösung zu sein.

Hören wir noch einmal den heiligen
Josefmaria: "Wir sind Menschen in
der Welt, gewöhnliche Christen im
Blutkreislauf der Gesellschaft. Der
Herr will uns gerade inmitten
unserer beruflichen Arbeit heilig und
apostolisch wirksam haben. Er will,
dass wir uns selbst in der Arbeit
heiligen dass wir unsere Arbeit
heiligen und dass wir anderen
helfen, sich durch die Arbeit zu
heiligen. Seid davon überzeugt, dass
Gott auf euch in dieser eurer Umwelt
wartet, wie ein liebender Vater, wie
ein liebender Freund. Und macht
euch außerdem die Bedeutung eurer
mit Verantwortung verrichteten
beruflichen Arbeit klar: Sie ist nicht
nur das Mittel zu eurem
Lebensunterhalt, sondern auch ein
unmittelbarer Dienst am Fortschritt



der Gesellschaft, ein Mittragen an
der Last anderer und eine
Gelegenheit, lokale und weltweite
Initiativen zu unterstützen, die sich
dem Wohl einzelner Menschen oder
ganzer in Not lebender Völker
gewidmet haben." (7)

Wir sollten mehr an die Menschen
unserer Umgebung denken. Tun wir
das? Wird durch sie unser
apostolischer Eifer geweckt? Die
berufliche Arbeit und die
Beziehungen, die sich daraus
ergeben, sind das beste Feld für die
Ausübung des allgemeinen
Priestertums, das wir bei der Taufe
empfangen haben. Wir sollten uns
das in diesem Priesterjahr wieder
neu vor Augen führen.

Die Worte unseres Vaters haben in
diesen Zeiten eine besondere
Aktualität, da viele Länder von einer
tiefen Krise der Wirtschaft und des
Arbeitsmarktes betroffen sind.



Gleichzeitig erinnern sie uns daran,
dass die Arbeit in all ihren
Erscheinungsformen ein Werkzeug
ist. Er wies nämlich auch darauf hin,
dass "die Güter der Welt nicht
schlecht sind. Der Mensch wendet sie
jedoch zum Bösen, wenn er sie zu
Götzen erhebt und sich vor ihnen
niederwirft. Sie werden geadelt,
wenn wir sie – in einer christlichen
Arbeit, in Gerechtigkeit und Liebe –
in Werkzeuge des Guten verwandeln.
Wir können nicht den
wirtschaftlichen Gütern nachjagen
wie jemand, der auf Schatzsuche
geht. Unser Schatz ist hier und liegt
in einer Krippe. Es ist Christus, und
auf ihn muß sich unsere ganze Liebe
richten, denn wo dein Schatz ist, da
ist auch dein Herz (Mt 6, 21)". (8)

Wenn man die berufliche Tätigkeit
als ein Ziel und nicht als ein Mittel
zur Erreichung des letzten Zieles des
Menschen – die Gemeinschaft mit
Gott und in Gott mit den anderen –



ansähe, würde ihrer Natur Gewalt
angetan und sie verlöre ihren
höchsten Wert. Sie würde zu einer
jeglicher Transzendenz
verschlossenen Tätigkeit, in der sich
das Geschöpf recht bald an die Stelle
Gottes setzen würde. Eine so getane
Arbeit könnte auch nicht das Mittel
sein, um mit Christus am Werk der
Erlösung mitzuarbeiten, welches er
während seiner Jahre als
Handwerker in Nazaret begann und
am Kreuz vollendete, als er sein
Leben für das Heil der Menschen
hingab.

Dieselben Gedanken hat Benedikt
XVI. kürzlich in der Enzyklika 
Caritas in veritate entfaltet, wo er die
Soziallehre der Kirche im aktuellen
Kontext der Globalisierung der
Gesellschaft darlegt. Darin
unterstreicht er, dass auch in den
heutigen Umständen "das erste zu
schützende und zu nutzende Kapital
der Mensch ist, die Person in ihrer



Ganzheit". (9) Dann hebt der Papst in
Anlehnung an Aussagen des Zweiten
Vatikanischen Konzils hervor, dass
"der Mensch Urheber, Mittelpunkt
und Ziel aller Wirtschaft ist". (10) Auf
diese Weise stellt der Heilige Vater
die menschliche Person, die nach
dem Bild und Gleichnis Gottes
geschaffen und durch Christus zur
Würde eines Gotteskindes erhoben
wurde, in den Mittelpunkt der
heutigen Diskussion. Dabei spricht er
sich entschieden gegen den
Determinismus aus, der in vielen
Auffassungen des politischen,
wirtschaftlichen und
gesellschaftlichen Lebens zum
Ausdruck kommt.

Zugleich betont der Papst, welch
umgestaltende Kraft die Ausübung
einer recht verstandenen Freiheit,
das heißt, einer Freiheit, die fest in
der Wahrheit verankert ist, für die
Gesellschaft besitzt. Bezug nehmend
auf die Entwicklung der Völker



schreibt er: "In Wirklichkeit reichen
die Institutionen allein nicht aus,
denn die ganzheitliche Entwicklung
des Menschen ist vor allem Berufung
und verlangt folglich von allen eine
freie und solidarische Übernahme
von Verantwortung. Eine solche
Entwicklung erfordert außerdem
eine transzendente Sicht der Person,
sie braucht Gott: Ohne ihn wird die
Entwicklung entweder verweigert
oder einzig der Hand des Menschen
anvertraut, der in die Anmaßung der
Selbst-Erlösung fällt und schließlich
eine entmenschlichte Entwicklung
fördert." (11)

In einer Krisenzeit wie der heutigen,
die direkte Auswirkungen auf so
viele Menschen hat, könnte sich eine
doppelte Gefahr ergeben. Einerseits,
naiv darauf zu vertrauen, dass wir
durch technische Lösungen alle
Probleme in den Griff bekommen;
und andererseits, dass wir uns vom
Pessimismus oder von der



Resignation mitreißen lassen, als sei
alles unvermeidbar und eine
Konsequenz wirtschaftlicher Gesetze,
denen man nicht entgehen kann.

Die eine wie die andere Haltung ist
falsch und gefährlich. Ein Mann oder
eine Frau des Glaubens muss diese
Situation nutzen, um persönlich
verschiedene Tugenden besser zu
leben: die Loslösung, die Lauterkeit
der Absicht, den Verzicht auf
überflüssige Güter und viele Dinge
mehr. Ein solcher Mensch weiß
andererseits, dass wir in jedem
Augenblick in den Händen Gottes
sind, der unser Vater ist; und wenn
die göttliche Vorsehung diese
Schwierigkeiten zulässt, dann tut sie
es, damit wir aus dem Bösen Gutes
herausholen, denn Gott schreibt auf
krummen Zeilen gerade. Die Zeit, die
wir durchleben, ist geeignet, den
Glauben zu läutern, die Hoffnung zu
stärken, die Liebe zu fördern und
unsere Arbeit – egal, welche – mit



beruflicher Kompetenz und
Lauterkeit der Absicht auszuführen,
alles einzusetzen, damit in der
Gesellschaft ein echter Sinn für
Verantwortung und Solidarität
wächst. Beten wir dafür, dass sich
das große Problem der
Arbeitslosigkeit löst?

Andererseits begünstigen die
schwierigen Umstände, dass die im
Inneren jedes Menschen
verborgenen Ressourcen aktiviert
werden. Eine der wichtigsten
Empfehlungen der letzten Enzyklika
ist der konkrete Aufruf, die
Beziehungen der strikten
Gerechtigkeit durch die
Nächstenliebe zu reinigen, ohne die
Ausübung dieser beiden Tugenden
zu trennen. Es ist die große
Herausforderung des gegenwärtigen
Augenblicks, so sagt der Papst, "in
unserem Denken und Handeln nicht
nur zu zeigen, dass die traditionellen
sozialethischen Prinzipien wie die



Transparenz, die Ehrlichkeit und die
Verantwortung nicht vernachlässigt
oder geschwächt werden dürfen,
sondern auch, dass in den
geschäftlichen Beziehungen das
Prinzip der Unentgeltlichkeit und die
Logik des Geschenks als Ausdruck
der Brüderlichkeit im normalen
wirtschaftlichen Leben Platz haben
können und müssen. Das ist ein
Erfordernis des Menschen in unserer
jetzigen Zeit, aber auch ein
Erfordernis des wirtschaftlichen
Denkens selbst. Es ist zugleich ein
Erfordernis der Liebe und der
Wahrheit". (12)

Mir kommt in diesem
Zusammenhang ein Gedanke in
Erinnerung, den der heilige
Josefmaria in seinen Schriften und
bei seinen Treffen mit ganz
unterschiedlichen Menschen häufig
wiederholte. In einer Predigt sagte er
zu seinen Zuhörern, die bunt
gemischt waren: "Seid überzeugt,



dass ihr mit der Gerechtigkeit allein
niemals die großen Fragen der
Menschheit werdet lösen können.
Wundert euch nicht, wenn
Menschen, die nur trockene
Gerechtigkeit erfahren, sich verletzt
fühlen, denn die Würde des
Menschen, der ja Kind Gottes ist,
verlangt viel mehr. Die Liebe muss
alles von innen beleben und von
außen begleiten, dann mildert sie
alles, vergöttlicht sie alles: Gott ist die
Liebe (1 Joh 4, 16). Die Gottesliebe
muss immer unser Beweggrund sein,
dann wird die Nächstenliebe leichter
und jede irdische Liebe reiner und
sinnvoller." (13) Und bei einer
anderen Gelegenheit antwortete er
auf die Frage nach der wichtigsten
Tugend, die ein Unternehmer pflegen
müsse, ohne zu zögern: "Die
Nächstenliebe, denn mit der
Gerechtigkeit allein kommt man
nicht weit (…). Behandle die
Menschen immer gerecht und höre
auch ein wenig auf dein Herz (…). Tu



für die anderen, was du kannst, und
zwar durch deine Arbeit. Vor allem
übe mit der Gerechtigkeit auch die
Liebe. Die Gerechtigkeit allein ist
eine trockene Angelegenheit, und es
bleibt viel Nötiges ungetan." (14)

Eine große Liebe zur Gerechtigkeit,
immer durchformt von der
Nächstenliebe, das ist – zusammen
mit der persönlichen beruflichen
Ausbildung eines jeden – die Waffe
des Christen, um wirksam an der
Lösung der gesellschaftlichen
Probleme mitzuwirken. "Legt ein
übernatürliches Motiv in alles, was
ihr natürlicherweise tut", riet der
heilige Josefmaria; "und dann", fuhr
er fort, "bringt dieses Bemühen um
Nächstenliebe, um Brüderlichkeit,
um Verständnis, Liebe und
christlichen Geist zu allen Völkern
der Erde". (15) Er warnte vor den
Ideologien, die für die
gesellschaftlichen Probleme falsche,
nämlich materialistische Lösungen



anbieten: "Zur Lösung aller Konflikte
zwischen den Menschen genügt der
Einsatz der christlichen Gerechtigkeit
und Nächstenliebe." (16)

Diese Überlegungen entbinden die
Christen nicht von dem Bemühen,
die Gesetze der Wirtschaft gut zu
kennen. Das gilt besonders für die,
die im öffentlichen Leben oder in der
Gesellschaft Verantwortung tragen.
"Die Liebe schließt das Wissen nicht
aus, ja, sie verlangt, fördert und
belebt es von innen her", so Benedikt
XVI. "Das Wissen ist niemals allein
das Werk der Intelligenz. Es kann
zwar auf ein Kalkül oder Experiment
reduziert werden, wenn es aber
Weisheit sein will, die imstande ist,
den Menschen im Licht der
Grundprinzipien und seiner letzten
Ziele zu orientieren, dann muss sie
mit dem »Salz« der Liebe »gewürzt«
sein. Das Tun ist blind ohne das
Wissen, und das Wissen ist steril
ohne die Liebe. Denn »der wahre



Liebende [ist] erfinderisch im
Entdecken von Ursachen des Elends,
im Finden der Mittel, es zu
überwinden und zu beseitigen« (Paul
VI., Enz. Populorum progressio, Nr.
75)." (17)

Versuchen wir, diese Aussagen des
Lehramtes tiefer zu verstehen und
sie anderen zu erklären, denn sie
sollen unser Gewissen formen und
unser tägliches Handeln lenken.

Wie immer erinnere ich Euch daran,
meine Anliegen zu empfehlen.
Natürlich steht an erster Stelle stets
das Gebet für den Papst und für
seine Mitarbeiter. In diesem Monat
wird zudem in Rom eine
Sondersitzung der Bischofssynode
stattfinden, die sich mit dem
afrikanischen Kontinent befasst.
Beten wir schon jetzt zum Heiligen
Geist und rufen wir den heiligen
Josefmaria um seine Fürsprache an,
damit Gott die Bischöfe, die sich um



den Papst versammeln, erleuchten
und ihnen große geistliche
Fruchtbarkeit gewähren möge.

Es gibt noch andere Jahrestage der
Geschichte des Werkes, auf die ich
nicht eingehen werde. Jedoch ist es
mir ein dringendes Anliegen, dass
alle ein wachsendes Interesse daran
haben, die verschiedenen Schritte im
Leben des heiligen Josefmaria zu
kennen. Er kümmerte sich mit
großer Sorgfalt um das, was der
Himmel in seine Hände gelegt hatte,
und hatte immer den Wunsch, ein
treuer Diener Gottes, der Kirche –
und dieses kleinen Teils, des Werkes
–, seiner Töchter und Söhne und aller
Menschen zu sein, auch derer, die
ihn nicht verstanden. Es ist sehr
wichtig, dass wir diesen Spuren
folgen.

------------------------------------



(1) Vgl. Johannes Paul II., Predigt bei
der Seligsprechung des Gründers des
Opus Dei, 17.5.1992

(2) Jes 43, 1 

(3) Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 47

(4) Gen 2, 15

(5) Johannes Paul II., Predigt bei der
Heiligsprechung des Gründers des
Opus Dei, 6.10.2002

(6) Johannes Paul II., Predigt bei der
Seligsprechung des Gründers des
Opus Dei, 17.5.1992

(7) Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 120

(8) Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 35

(9) Benedikt XVI., Enz. Caritas in
veritate, 29.6.2009, Nr. 25



(10) Ebd., Pastoralkonstitution 
Gaudium et spes, Nr. 63

(11) Benedikt XVI., Enz. Caritas in
veritate, 29.6.2009, Nr. 11

(12) Ebd., Nr. 36

(13) Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 172

(14) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen,
27.11.1972

(15) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 2.6.1974

(16) Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 14.4.1974

(17) Benedikt XVI., Enz. Caritas in
veritate, 29.6.2009, Nr. 30



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/brief-des-pralaten-oktober-2009/
(20.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-oktober-2009/
https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-oktober-2009/

	Brief des Prälaten (Oktober 2009)

