opusdei.org

Brief des Pralaten
(November 2016)

Das bevorstehende Ende des
Jahrs der Barmherzigkeit
veranlasst Bischof Echevarria,
uns in seinem Brief
vorzuschlagen: "Vertrauen wir
uns personlich der
Barmherzigkeit Gottes an, um
uns so unserer Mitmenschen
anzunehmen, das heifst, uns
ihnen bestandig zuzuwenden.

06.11.2016

Ihr Lieben, Gott schiitze Euch!



Vor nahezu einem Jahr hat der Papst
die Heilige Pforte gedffnet, zuerst im
Herzen von Afrika und dann im
Petersdom. Nun geht das Jubeljahr
seinem Ende entgegen, das auf das
Hochfest Christkonig am 20.
November festgelegt ist, und wir
rufen uns die Ereignisse, die in aller
Welt stattgefunden haben, in
Erinnerung. Das wichtigste ist
zweifellos in der Seele eines jeden
zwischen ihm und Gott geschehen.
Nur er weifs, wie viele Menschen
sich, vielleicht nach Jahren der
Gottferne oder der Lauheit, wieder
mit ihm versohnt haben.

Im Laufe dieser Monate haben wir
versucht, das Geheimnis der Liebe
Gottes, das im Schofs der Kirche
verborgen ruht, wieder zu
entdecken. Und wirklich, das
gottliche Erbarmen erfillt die ganze
Erde, wie die Wasser die weite
Flache der Ozeane bedecken; wir
haben ihm nachgespirt in der



Heiligen Schrift — bei den Propheten
und in den Psalmen, vor allem
jedoch im Evangelium —, in der
Liturgie, in der Volksfrommigkeit ...
Auch in unserem Leben haben wir es
bemerkt. Ein Blick auf die eigene
Existenz genugt, um voller Staunen
neu zu entdecken, wie nah Gott uns
ist, seit er uns durch die Taufe in die
Kirche eingegliedert hat — und sogar
noch vorher.

Christus hat uns im 15. Kapitel des
Lukasevangeliums eine klare Lehre
hinterlassen. Dort werden seine drei
Gleichnisse von der gottlichen
Barmherzigkeit erzdhlt: vom
verlorenen Schaf, von der
verlorenen Drachme und vom
Verlorenen Sohn. Der hl. Ambrosius
schreibt dazu: ,,Wer sind dieser
Vater, dieser Hirt und diese Frau?
Stellen sie nicht Gott Vater, Christus
und die Kirche dar? Christus tragt
dich auf seinen Schultern, die Kirche
sucht dich, und der Vater nimmt dich



auf. Weil er Hirte ist, halt der eine
dich fest; weil sie Mutter ist, nimmt
die andere dich auf und macht sich
immer wieder auf die Suche nach
dir; und dann zieht der Vater dir
wieder deine Kleider an. Der erste
tut es als Werk seiner
Barmherzigkeit; die zweite, indem
sie fur dich sorgt; und der dritte,
indem er dich mit ihm versohnt.“[1]

Diese Monate haben uns geholfen,
unsere Gottes- und Nachstenliebe
von neuem zu starken, genau da, wo
sie vielleicht immer noch etwas
schwéchlich sein mochte.
Moglicherweise merken wir jedoch,
dass in so manchen Falten unserer
Seele weiterhin diese Facette fehlt;
das darf uns nicht wundern, denn
der Aufruf, ,barmherzig wie der
Vater zu sein® ist eine Aufforderung
fur das ganze Leben.

Der Abschluss des Heiligen Jahres ist
daher nicht ein Endpunkt, von dem



aus wir zu etwas anderem
ubergehen, sondern ein
Ausgangspunkt, um mit erneuertem
Schwung auf dem Weg unseres
Christseins voranzuschreiten. Von
der Taufe an besitzen alle Christen
das allgemeine Priestertum, das dazu
fihrt, mit einem tiefen Sinn fiir die
Gotteskindschaft Erbarmen zu tiben.
Der hl. Josefmaria sagte hdufig, dass
,2man in allen Menschen Briuider
sehen muss, denen wir aufrichtige
Liebe und selbstlosen Dienst
schulden“[2]. Das ist auch die
Botschaft des Papstes wenige
Wochen vor Abschluss dieses
besonderen Gnadenjahres. ,Es
genugt nicht, die Barmherzigkeit
Gottes im eigenen Leben zu erfahren;
jeder, der sie empfangt, muss auch
ihr Zeichen und Werkzeug fir die
anderen sein. AufSerdem ist die
Barmherzigkeit nicht nur
besonderen Augenblicken
vorbehalten, sondern sie umfasst
unser ganzes tagliches Leben.“[3]



Daher frage ich mich und lade auch
Euch ein, Euch zu fragen: Was ist in
uns am Ende des Heiligen Jahres
verblieben? Sind wir mehr als zuvor
uberzeugt, dass Gott uns wie ein
Vater anschaut, ,,dessen Liebe zart
und unerschopflich ist“[4]? Im
taglichen Miteinander, im
Familienleben, in der Berufsarbeit,
im Apostolat, bei den
Armenbesuchen und im Einsatz fir
die, die leiden — steht uns die Liebe
Gottes, die sich uns in Christus
offenbart hat, tiiberall vor Augen?
Halten wir die Hoffnung aufrecht,
dass Gott trotz unserer Irrtimer
wiunscht, dass wir Vermittler seines
Erbarmens sind? Es ist aufSerst
angebracht, wie unsere Mutter Maria
uber diese Dinge nachzudenken und
sie in unserem Herzen zu prifen.

Um mit immer entschlossenerem
Schritt weiter in die Richtung zu
gehen, die der Heilige Geist der
Kirche vorgibt, erlaube ich mir, Euch



zwel Leitlinien vorzuschlagen, die
gewissermaifien den in diesen
Monaten durchlaufenen Weg
zusammenfassen und uns helfen
konnen, in unserer Seele das Licht
dieses Heiligen Jahres nicht
erloschen zu lassen: Vertrauen wir
uns personlich der Barmherzigkeit
Gottes an, um uns so unserer
Mitmenschen anzunehmen, das
heifdt, uns ihnen bestandig
zuzuwenden.

Suchen wir daher als erstes Zuflucht
bei der Barmherzigkeit Gottes, denn
davon hangt alles ab. Wenn wir
feststellen, dass Gott die Umstande
und Aufgaben nutzt, um uns an sich
zu ziehen, vertieft sich unsere
Frommigkeit und der apostolische
Eifer nimmt zu. Es fallt uns leichter,
zu Jesus zu flichten, mit sportlichem
Geist in unserem geistlichen Leben
zu kdmpfen, unseren Wunsch zu
erneuern, ihm viele Menschen
zuzufiihren, und in einer Freude zu



leben, die nichts und niemand
triben kann.

Die Liebe Gottes erweist sich als
anspruchsvoll und nachgiebig
zugleich. Anspruchsvoll, weil
Christus das Kreuz auf seine
Schultern genommen hat und
mochte, dass wir ihm auf diesem
Weg folgen und so seine Mitarbeiter
sind, um die Fruchte der Erlosung
uberall hingelangen zu lassen;
nachgiebig, weil Jesus unsere
Begrenzungen kennt und uns besser
fuhrt als die verstandnisvollste
Mutter. Nicht wir werden mit
unserem Einsatz die Welt andern,
Gott wird es vollbringen, der fahig
ist, die Herzen aus Stein in Herzen
aus Fleisch zu verwandeln.

Der Herr erwartet von uns nicht,
dass wir uns nie irren, sondern dass
wir immer wieder aufstehen, ohne
uns je an unsere Irrtimer zu
klammern; dass wir gelassen und mit



kindlichem Vertrauen tiber diese
Erde wandeln. Betrachten wir haufig
diese zartfithlenden Worte des hl.
Johannes: Wir werden unser Herz in
seiner Gegenwart beruhigen. Denn
wenn das Herz uns auch verurteilt —
Gott ist grofser als unser Herz, und er
weifs alles.[5] Den inneren Frieden
besitzt nicht, wer seiner eigenen
Ansicht nach alles gut macht, und
auch nicht, wer sich nicht zu lieben
bemiuht, sondern er kehrt in den
Menschen ein, der stets aufs Neue in
die Hande Gottes zuruckkehrt, auch
wenn er gefallen ist. Christus ist
nicht gekommen, die Gesunden zu
suchen, sondern die Kranken[6], und
er gibt sich zufrieden mit einer
Liebe, die sich taglich erneuert, weil
die Menschen, die straucheln und
fallen, ihre Zuflucht zu den
Sakramenten als unerschopflichen
Quell der Vergebung nehmen.

Die Barmherzigkeit drangt uns auch,
uns der anderen anzunehmen, uns



ihnen zuzuwenden; wenn wir selbst
Gottes Erbarmen erfahren haben,
sind wir in der Lage, es anderen zu
schenken. Und so ,,wird der Christ,
nachdem ihm Erbarmen und reiche
Gerechtigkeit zuteil wurde, bereit,
mit den Unglicklichen Mitleid zu
haben und fiir die Stinder zu beten.
Er wird barmherzig, selbst gegen
seine Feinde.“[7] Einzig das
grenzenlose Verstandnis Gottes ,,ist
fahig, das verlorene Gute
zuruckzugewinnen, das begangene
Bose mit Gutem zu vergelten und
neue Kréifte der Gerechtigkeit und
der Heiligkeit zu erzeugen“[8].

Nicht selten kommt es vor, dass die
Menge an Arbeit oder an Problemen
das Herz ein wenig betduben konnte,
wie die Dornen den guten Samen
ersticken. Gott aber rittelt uns auf,
damit wir uns den anderen
zuwenden, nicht nur, wenn es
Schwierigkeiten oder gar Tragodien
gibt, sondern ebenso in der Fille



alltaglicher Kleinigkeiten, die ein
aufmerksames Herz erfordern, das
dem Bedeutung nimmt, was in
Wirklichkeit keine hat, und sich
bemiiht, sie dem wirklich Wichtigen
zu geben, was vielleicht unbemerkt
bleibt. Gott ruft uns nicht nur auf,
mit den anderen zusammenzuleben,
sondern fiir die anderenzu leben. Er
fordert von uns, ,uns jedem
Menschen liebevoll und
selbstverstdandlich zuzuwenden,
mit ehrlicher Freundlichkeit“[9].

Nehmen wir daher immer unsere
Zuflucht zum Gebet, vor allem wenn
wir meinen, eine Situation oder ein
Mensch tibersteige unsere Kréfte, um
dem Herrn die Hindernisse auf
unserem Weg anzuvertrauen. Bitten
wir ihn um Hilfe, sie zu iberwinden,
ihnen nicht zu viel Bedeutung
zuzumessen. Bitten wir ihn auch, er
moge uns auf die Fursprache
Mariens, der Mater misericordice,



eine Nachstenliebe nach dem Maf3
seiner Liebe schenken.

Auf seiner apostolischen Reise nach
Polen sprach der Papst vom
Evangelium als “dem lebendigen
Buch der Barmherzigkeit Gottes“.
Dieses Buch, fuhr er fort, ,hat am
Schluss noch weifde Seiten: Es bleibt
ein offenes Buch, und wir sind
berufen, es im selben Stil weiter-
zuschreiben, das heifst indem wir
Werke der Barmherzigkeit
vollbringen.[10] Und er schloss: Jeder
von uns bewahrt in seinem Herzen
eine ganz personliche Seite des
Buches der Barmherzigkeit
Gottes.“[11] Fullen wir voller
Hoffnungen die Seiten, die Gott
jedem von uns zugewiesen hat, ohne
uns von den Klecksen und Flecken,
die unsere ungeschickte
Schreibweise verursacht hat,
entmutigen zu lassen. Dank Gottes
Nachsicht wirkt der Heilige Geist in
unseren Schwachen, denn wenn ich



schwach bin, dann bin ich stark[12];
wir werden stark mit der Gnade
Christi und konnen dann
weitergeben, was wir empfangen
haben.

Vergessen wir bei dieser
aufmerksamen Hinwendung zu den
anderen nicht das Gebet fir die
Verstorbenen — besonders am 2.
November und wahrend des ganzen
Monates —, dieses diskrete, in den
Augen Gottes aber so wohlgefallige
Werk der Barmherzigkeit. Ich erbitte
vom Herrn fiir jeden und jede von
Euch die Gnade, die Gemeinschaft
der Heiligen mit allen zu leben: mit
denen, die unsere Furbitte im
Fegfeuer brauchen, mit denen, die
bereits die himmlische Glickseligkeit
genieflen, und mit denen, die hier
unten noch auf der Pilgerschaft sind,
angefangen beim Papst und seinen
Mitarbeitern, bis unsere Bittgebete
alle Manner und Frauen



einschliefsen, besonders aber die
Bedurftigsten dieser Gemeinschaft.

Ich mochte nicht schliefSen, ohne
Gott fir die vor kurzem erfolgte
Weihe von Diakonen der Pralatur zu
danken. Bitten wir fir sie und fur
alle geweihten Amtsdiener der
ganzen Welt. Gleichzeitig erneuere
ich meine Dankbarkeit fir die
geistlichen Fruchte der Pastoralreise,
die ich vor zwei Wochen in die neue
Region von Finnland und Estland
gemacht habe. Beten wir fir die
Kirche in diesen und in den anderen
Landern Nordeuropas. Wie gerne
wiurde ich Euch im Einzelnen
erzahlen, wie sehr der heilige
Josefmaria — und auch unser
geliebter Alvaro - die Einpflanzung
des Werkes in diesen Breitengraden
wiunschte. Betrachtet das, wenn Ihr
vor dem Allerheiligsten eine Weile
betet. Und danken wir Gott auch
aufrichtig fir den Jahrestag der



Errichtung des Werkes als
Personalprélatur.

In Liebe segnet Euch
Euer Vater
+ Javier

Rom, 1. November 2016

[1] HI. Ambrosius, Expositio Evangelii
secundum Lucam, VII, 208 (PL 15,
1755).

[2] H1. Josefmaria, Gesprdche, Nr. 29.

[3] Papst Franziskus, Ansprache bei
der Generalaudienz, 12.X.2016.

[4] HI. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 331.

[5] 1 Joh 3, 19-20.



[6] Vgl. Mt 9, 13.

[7] HL. Cromatius von Aquileia,
Predigt 41, 5; Uber die
Seligpreisungen (CCL IX A, 177).

[8] Sel. Paul VI., Manuskript, Istituto
Paulo VI., Notiziario 71 [2016], 7-8
(veroffentlicht auch in L‘Osservatore
Romano, September 2016).

[9] HI. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 282.

[10] Papst Franziskus, Homilie,
30.VIIL.2016.

[11] Ebda.

[12] 2 Kor 12, 10.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/brief-des-pralaten-
november-2016/ (18.01.2026)


https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-november-2016/
https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-november-2016/
https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-november-2016/

	Brief des Prälaten (November 2016)

