
opusdei.org

Brief des Prälaten
(November 2014)

In seinem Brief spricht Bischof
Echevarría über das
Christkönigsfest. Jesus Christus
möchte "in unseren Gedanken,
Worten, Werken und
Handlungen herrschen".

08.11.2014

Ihr Lieben, Gott schütze Euch!

Sollte ich mich wiederholen, wenn
ich Euch auffordere, Gott jeden Tag
zu danken für die vielen Wohltaten,
die er uns erweist, so tue ich es mit



Absicht, denn der Himmel schenkt
uns seinen Segen in Fülle. Wie gut
verstehe ich unseren Vater, der
häufig schriftlich und mündlich
äußerte: semper in laetitia!

In den Wochen seit dem 27.
September haben wir von
zahlreichen Gnadenerweisen
erfahren, die Gott auf die Fürsprache
von Don Alvaro geschenkt hat. Und
so sehen wir einmal mehr das
Leuchten der Heiligkeit, wenn die
Kirche sie in einem ihrer Kinder
anerkennt. Manchmal fällt sie uns
nicht auf, weil wir zerstreut sind und
nicht an den göttlichen Beistand
denken. Meine Töchter und Söhne,
zweifeln wir nicht daran, dass der
Glaube uns hilft, festen Schrittes
durch die Wechselfälle der Zeiten zu
gehen, denn die göttliche Vorsehung
führt alles zur Vollendung des
Gottesreiches, das Christus auf der
Erde errichtet hat.



Es ist jetzt Aufgabe der Christen, die
Früchte der Erlösung, die Jesus
Christus durch sein Leben, seinen
Tod und seine Auferstehung und
Himmelfahrt überreich erworben
hat, zum Reifen zu bringen. Wenn
wir Gott bitten, dass ich alle
Augenblicke und Umstände meines
Lebens in Gelegenheiten verwandle,
dich zu lieben und dem Reich Christi
zu dienen, erflehen wir das durch die
Fürsprache von Don Alvaro.

Das Reich Christi bis zu den Enden
der Erde auszubreiten, es den
Menschen zu bringen, die jetzt leben,
und denen, die im Laufe der Zeit
kommen werden, ist eine
wunderbare Aufgabe, ein wahrhaft
göttliches und menschliches
Abenteuer, das Gott allen Christen
anvertraut hat, als er den Aposteln
befahl: Geht hinaus in die ganze Welt
und verkündet das Evangelium allen
Geschöpfen[1]. Der hl. Josefmaria
führte uns diese Worte mit



pädagogischer Beharrlichkeit immer
wieder vor Augen. Damit dieses Ziel
Wirklichkeit wird, müssen wir das
Verlangen nach einer täglich
intensiveren apostolischen Vibration
nähren und den Herrn bitten, er
möge seinen Geist allen senden und
die Schranken einreißen, die wir
seinem Wirken in unserer Seele
entgegensetzen können.

Dieser Eifer darf nicht ein bloßes
Hirngespinst bleiben, sondern es gilt,
uns ganz persönlich jenen Wunsch
zu eigen zu machen: Wir wollen, dass
Christus herrscht, der seit den
Anfängen des Opus Dei im Herzen
unseres Vaters brannte und den Don
Alvaro aufgegriffen hat. Seit er das
Werk kennengelernt hatte, vertiefte
er sich in das reiche innere Leben
des hl. Josefmaria und lernte, jene
häufigen Stoßgebete unseres
Gründers zu lieben: Regnáre
Christum vólumus!; Deo omnis
glória!; Omnes cum Petro ad Iesum



per Maríam!. Diese klaren und
fordernden Handlungskoordinaten
brachten den seligen Alvaro dazu,
Christus in seinem Herzen herrschen
zu lassen, mit der Kirche und dem
Papst und mittels der Fürsprache
Mariens Gott alle Ehre zu geben und
sich allen Menschen verbunden zu
fühlen.

Diese Überlegungen sind dem Monat
November sehr angemessen, in dem
wir uns auf das Hochfest Christkönig
vorbereiten. Unser Vater fragt jeden
von uns: „Wo ist der König? Ist es
nicht so, dass Jesus nirgends
herrschen will als in den Herzen, in
deinem Herzen? Deswegen wurde Er
ein Kind. Denn wer liebt nicht ein so
kleines Geschöpf? Wo ist der König?
Wo ist Christus, den der Heilige Geist
in unserer Seele Gestalt gewinnen
lassen will? Nicht im Stolz, der uns
von Gott trennt, nicht in der
Lieblosigkeit, die uns isoliert. Dort
kann Christus nicht sein, denn dort



ist der Mensch allein."[2] Gott
möchte vor allem in unseren
Gedanken, Worten, Werken und
Handlungen herrschen. Aber – so
fährt unser Vater fort – „was würden
wir antworten, wenn Er uns fragte:
Willst du, dass ich in dir herrsche?
Ich würde Ihm antworten, dass ich
dazu die Fülle seiner Gnade brauche.
Denn nur so wird sich alles
verwandeln in ein Hosanna, einen
Freudenruf zu Christus, meinem
König."[3]

Im Gebet des Vaterunser bitten wir
um das Kommen das Gottesreiches: 
Advéniat regnum tuum[4]. Auch
wenn wir wissen, dass es bereits in
der Welt gegenwärtig ist – regnum
Dei intra vos est[5] – das Reich Gottes
ist schon mitten unter euch –, muss
es doch in seiner Fülle noch offenbar
werden. Wie Jesus sagte, gleicht
dieses Reich einem Samenkorn, das
lautlos auf dem Feld heranwächst,
obwohl mit dem Weizen auch das



Unkraut erscheint, das der Feind
aussät; und es ist wie der Sauerteig,
der das Mehl in wohlschmeckendes
Brot umwandelt. Mit diesen
Gleichnissen erklärt Christus die
Merkmale des Gottesreiches für alle
geschichtlichen Zeiten, auch für
unsere; und da sein Reich nicht von
dieser Welt ist[6], macht es auch
nicht durch lärmenden Prunk auf
sich aufmerksam, obwohl es auf der
Erde präsent ist und bis zu seinem
machtvollen Erscheinen am Ende der
Zeiten beständig wächst.

„Dieses Werk Christi ist immer ein
stilles Werk, es ist nicht spektakulär;
gerade in der Demut des Kirche-
Seins, des täglichen Lebens gemäß
dem Evangelium, wächst der große
Baum des wahren Lebens. Gerade
mit diesen demütigen Anfängen
ermutigt uns der Herr, damit wir
auch in der Einfachheit der Kirche
von heute, in der Armut unseres
christlichen Lebens seine Gegenwart



sehen und so den Mut finden
können, ihm entgegenzugehen und
seine Liebe auf der Erde sichtbar zu
machen, diese Kraft des Friedens
und des wahren Lebens."[7] Auch
wenn es nicht an geschichtlichen
Ereignissen fehlt, die das Gegenteil
zu suggerieren scheinen, ist dieses
Gewährenlassen die Vorgehensweise
Gottes bei der Verwirklichung seines
Heilsplans, „den der Herr nur in
Achtung unserer Freiheit
verwirklichen will, da die Liebe
ihrem Wesen nach nicht
aufgezwungen werden kann. Die
Kirche ist also in Christus der Raum
der Aufnahme und der Vermittlung
der Liebe Gottes. In dieser
Perspektive kommt deutlich zum
Vorschein, wie die Heiligkeit und
dasmissionarische Sein der Kirche
zwei Seiten derselben Medaille
darstellen: nur insofern die Kirche
heilig, das heißt voll der göttlichen
Liebe ist, kann sie ihre Sendung
erfüllen, und gerade für die



Erfüllung dieser Aufgabe hat Gott sie
als sein Eigentum erwählt und
geheiligt."[8]

Jesus Christus ist der König der Welt
aufgrund seiner Menschwerdung
und seines Triumphes am Kreuz.[9]
Die Präfation dieses Hochfestes
beschreibt uns einige Merkmale
dieses Reiches: Das Reich der
Wahrheit und des Lebens, das Reich
der Heiligkeit und der Gnade, das
Reich der Gerechtigkeit, der Liebe und
des Friedens.[10] Wir können in
diesen Ausdrücken verschiedene
Manifestationen des Sieges Christi
erkennen, wenn die Menschen bereit
sind, den Heiligen Geist wirken zu
lassen; es sind Ausdrücke, die uns
helfen können, uns auf dieses
Hochfest vorzubereiten, an dem wir
die Weihe des Opus Dei an das
heilige und barmherzige Herz Jesu
erneuern werden.



Das Reich der Wahrheit und des
Lebens. So stellte Jesus es vor Pilatus
dar: Ich bin ein König. Ich bin dazu
geboren und dazu in die Welt
gekommen, dass ich für die Wahrheit
Zeugnis ablege. Jeder, der aus der
Wahrheit ist, hört auf meine Stimme.
[11] Der römische Prokurator wollte
den Worten Jesu kein Gehör
schenken. Quid es véritas?[12] Was
ist Wahrheit?, gab er unwirsch zur
Antwort und drehte dem Meister den
Rücken zu. Heute geschieht
vielerorts dasselbe. Es fehlt
traurigerweise nicht an Leuten, die
die Wahrheit zurückweisen und
nicht zugeben, dass nur Christus der
Weg und die Wahrheit und das
Leben[13] ist. Auf diese Weise bleiben
sie in der Dunkelheit der Sünde.

Leisten wir Sühne für das größte
Übel, das einem Menschen zustoßen
kann, nämlich sich willentlich der
Wahrheit und dem Leben, das
Christus ist, zu verschließen, denn



das Herz verhärtet sich im Bösen
und verhindert das Wirken der
heilbringenden Gnade des Trösters.
Der heilige Johannes Paul II. schrieb,
dass das Wirken des Heiligen Geistes
„im Menschen, der sich in einer
solchen Situation befindet, auf einen
inneren Widerstand trifft, gleichsam
auf eine undurchdringliche Wand
seines Gewissens, auf eine seelische
Verfassung, die sich sozusagen
aufgrund einer freien Wahl
verfestigt hat: (…) In unserer Zeit
entspricht dieser Verfassung des
Geistes und des Herzens in etwa der
Verlust des Gespürs für die Sünde,
(…) dieser Verlust aber geht einher
mit dem ›Verlust des Gespürs für
Gott‹"[14].

Bedenken wir aber auch, dass die
Macht Gottes unendlich größer ist als
die Tyrannei der Sünde. Dulden wir
keine Entmutigung unsererseits,
wenn wir in unserer Umgebung so
viel Gottvergessenheit und



Verachtung seiner Gebote
beobachten. Bitten wir die
Dreifaltigkeit, diese Leere möge uns
nicht bekümmern. Nehmen wir
vielmehr unsere Zuflucht zum
Heiligen Geist, um die Sünde zu
demaskieren und den Herzen Reue
einzuflößen, denn er wird, wie uns
Christus lehrt, die Welt überführen
und aufdecken, was Sünde,
Gerechtigkeit und Gericht ist[15]. Im
Glauben sind wir überzeugt, dass 
Gott seinen Sohn nicht in die Welt
gesandt hat, damit er die Welt richtet,
sondern damit die Welt durch ihn
gerettet wird[16]. Und mit Worten
des heiligen Johannes Paul II. „hat
die Welt der Sünde und der
Gerechtigkeit zu überführen ihre
Rettung zum Ziel, das Heil der
Menschen"[17].

Der hl. Josefmaria zeigte uns den
richtigen Weg, um trotz aller
Hindernisse am Aufbau des Reiches
Christi mitzuwirken: „Ihr alle wisst,



dass es im Leben der Welt und im
Leben der Kirche Schwierigkeiten
gibt. Und dass diese Schwierigkeiten
von uns allen eine bessere
Lebensführung und eine größere
Treue verlangen. In diesen Zeiten
der Untreue erwartet Gott von jedem
von euch und von mir Loyalität,
Liebe. Wir sollen gelassen bleiben,
denn alle aufgewühlten Wasser
werden sich beruhigen, der Schlamm
wird auf den Grund sinken und nur
das trinkbare Wasser wird bleiben.
Diese Berge, die uns einzukesseln
scheinen und uns nicht den Horizont
erkennen lassen, werden abgetragen
werden: Montes sicut cera fluxérunt a
fácie Dómini (Ps 97, 5) sagt die Heilige
Schrift; die Berge werden wie Wachs
vor dem Herrn schmelzen. Denn Gott
ist Liebe und Barmherzigkeit. 
Misericórdia Dómini plena est terra
(Ps 33, 5), die Erde ist erfüllt von der
Huld des Herrn. Gott liebt jeden von
euch und auch mich sehr, aber er
wird uns noch mehr lieben, wenn



wir unsere Mutter Kirche, die voller
Kummer ist, lieben."[18]

Das Reich der Heiligkeit und der
Gnade. Dies ist ein weiteres Merkmal
des Gottesreiches, eine Folge seiner
Verbindung mit Christus, Wahrheit
und Leben. Durch das Wirken des
Heiligen Geistes wird der Christ in
der Taufe zu einem Kind Gottes. Und
durch die anderen Sakramente,
besonders die Eucharistie, wird er
Christus immer ähnlicher, bis er mit
dem hl. Paulus sagen kann: „Nicht
mehr ich lebe, sondern Christus lebt in
mir. Soweit ich aber jetzt noch in
dieser Welt lebe, lebe ich im Glauben
an den Sohn Gottes, der mich geliebt
und sich für mich hingegeben
hat."[19] Diese Gleichförmigkeit
löscht die Eigenart eines jeden nicht
aus: „Ihr müsst so verschieden sein,
wie die Heiligen im Himmel
verschieden sind, denn jeder von
ihnen hat seine besondere
persönliche Note. – Darüber hinaus



aber müsst ihr euch gleichen wie die
Heiligen, die keine Heiligen wären,
wäre nicht jeder von ihnen eins mit
Christus geworden."[20]

Das heutige Hochfest Allerheiligen
stellt uns diese wunderbare Einheit
und Verschiedenheit die zum Leben
der Christen gehört, vor Augen. Die
Seligsprechung von Don Alvaro und
die von Paul VI. vor wenigen Tagen
zeigen ebenfalls das wunderbare
Wirken Gottes, der seine Kinder
heiligt zum Ruhm Gottes und zum
Wohl der Kirche. Daher „kann nichts
und niemand uns je die Freude aus
dem Evangelium nehmen (vgl. Joh
16, 22). Die Übel unserer Welt – und
die der Kirche – dürfen niemals
Entschuldigungen sein, um unseren
Einsatz und unseren Eifer zu
verringern. Betrachten wir sie als
Herausforderungen, um zu wachsen.
Außerdem ist der Blick des Glaubens
fähig, das Licht zu erkennen, das der
Heilige Geist immer inmitten der



Dunkelheit verbreitet. (…) Unser
Glaube ist herausgefordert, den Wein
zu erahnen, in den das Wasser
verwandelt werden kann, und den
Weizen zu entdecken, der inmitten
des Unkrauts wächst. Fünfzig Jahre
nach dem Zweiten Vatikanischen
Konzil darf der größte Realismus
nicht weniger Vertrauen auf den
Geist, noch weniger Großherzigkeit
bedeuten, auch wenn die Schwächen
unserer Zeit uns schmerzen und wir
weit entfernt sind von naiven
Optimismen."[21]

Diese Sicherheit des Glaubens
erleuchtet die Finsternis, die sich
zuzeiten auf die Menschheit zu legen
scheint. Gott ist stärker! In seiner
unendlichen Weisheit und Allmacht
besitzt er die Fähigkeit, aus dem
Bösen Gutes entstehen zu lassen.
Darum liegt im Glauben die Wurzel
des so wichtigen übernatürlichen
Optimismus, der dem Christen eigen
ist. Der Heilige Geist ist wirklich



unser Paraklet, unser Anwalt, wie es
dieses Wort zum Ausdruck bringt.

Wenn das Reich Gottes Wohnung in
der Seele nimmt, wird Realität, was
die Präfation der Messe von
Christkönig besingt: Durch das
persönliche Apostolat zeigt es sich als
Reich der Gerechtigkeit, der Liebe und
des Friedens. Aus dem Herzen des
Christen brechen dann die
Gerechtigkeit und die
Barmherzigkeit hervor, die andere
anstecken, bis sie auch die
gesellschaftlichen Strukturen prägen;
und wir, die wir diese Gabe kennen,
werden als Kinder Gottes zu
„Säleuten des Friedens und der
Freude", um es mit Worten unseres
Gründers zu sagen.

Morgen feiern wir Allerseelen.
Lassen wir den Armen Seelen im
Fegfeuer, besonders denen, die es am
meisten brauchen, großzügig Ablässe
zukommen, an erster Stelle durch die



heilige Messe. Ich erinnere mich
innerlich bewegt daran, wie unser
Vater alle, die uns auf dem irdischen
Weg vorausgegangen sind, liebte und
mit ihnen Umgang pflegte. Er dachte
an seine Töchter und Söhne, an seine
Eltern und Geschwister, und – mit
gleicher Zuneigung – an die unsrigen,
an alle Armen Seelen im Fegfeuer,
seine guten Freunde. Man spürte
förmlich, wie überzeugt er davon
war, dass vita mutátur, non
tóllitur[22] – das Leben verwandelt,
nicht genommen wird, wenn man
Christus gefolgt ist.

Voller Freude teile ich Euch mit, dass
ich am 3. November nach Moskau
reisen werde; begleitet mich auf
dieser Reise mit Eurem Gebet. Und
am Samstag, den 8., werde ich 32
Eurer Brüder zu Diakonen weihen.
Wir wollen für sie beten, damit sie
heilig sind, und auch für alle Priester,
vom Papst bis zum letzten
Neugeweihten, und jeden von ihnen



von Herzen gern haben. Am 28., dem
Jahrestag der Errichtung des Werkes
als Personalprälatur, danken wir der
Heiligsten Dreifaltigkeit besonders
für die endgültige kirchenrechtliche
Gestalt des Opus Dei, dieses von
Priestern und Laien
gebildetenkleinen Teils der Kirche,
das unseren Dienst an der Kirche
und den Seelen so erleichtert.

Betet weiter für die Früchte der
gerade abgeschlossenen
außerordentlichen Bischofssynode
und für alle meine Anliegen.

In Liebe segnet Euch

Euer Vater

+ Javier

[1] Mk 16, 15



[2] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 31

[3] Ebd., Nr. 181

[4] Mt 6, 10

[5] Lk 17, 21

[6] Vgl. Joh 18, 36

[7] Benedikt XVI., Homilie, 15.6.2008

[8] Ebd.

[9] Vgl. Pius XI. Enz., Quas primas,
11.12.1925

[10] Messbuch, Hochfest Christkönig, 
Präfation

[11] Joh 18, 37

[12] Ebd., 38

[13] Joh 14, 6



[14] Heiliger Johannes Paul II., Enz. 
Dominum et vivificantem, 18.5.1986,
Nr. 47

[15] Joh 16, 8

[16] Joh 3, 17

[17] Heiliger Johannes Paul II., 
Dominum et vivificantem, 18.5. 1986,
Nr. 27

[18] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 11.11.
1972

[19] Gal 2, 20

[20] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 947

[21] Papst Franziskus, Apost.
Schreiben Evangelii gaudium,
24.11.2013, Nr. 84

[22] Messbuch, Präfation I der
Verstorbenen



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/brief-des-pralaten-
november-2014/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-november-2014/
https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-november-2014/
https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-november-2014/

	Brief des Prälaten (November 2014)

