
opusdei.org

Brief des Prälaten
(November 2011)

Den Glauben den anderen
näherbringen, insbesondere
durch das eigene
Lebenszeugnis, ist eine "frohe
Verpflichtung" für jeden
Christen, sagt Bischof
Echevarría in seinem Brief von
November.

08.11.2011

Mit Beginn des Monats November
lädt uns die Kirche ein, den Blick zu
erheben und über den irdischen
Horizont hinauszuschauen. Das



Hochfest Allerheiligen, das wir heute
feiern, und das morgige Fest
Allerseelen erzählen uns davon, dass
Gott uns geschaffen hat, um ihm zu
dienen, ihn auf der Erde zu loben
und zu ehren und einst im Himmel
ewig bei ihm zu sein. Im Vergleich
mit der Ewigkeit währt das
gegenwärtige Leben, so lange es auch
dauern mag, nur einen winzigen
Augenblick. Einer der Psalmen
erinnert daran: Des Menschen Tage
sind wie Gras, er blüht wie die Blume
des Feldes. Fährt der Wind darüber,
ist sie dahin; der Ort, wo sie stand,
weiß von ihr nichts mehr. Doch die
Huld des Herrn währt immer und
ewig für alle, die ihn fürchten und
ehren.[1] Oft habe ich miterlebt, dass
unser Vater über diese Worte sprach
und ihnen hinzufügte: Vultum tuum,
Domine, requiram![2]

Das einzig Endgültige, was die Mühe
wirklich lohnt, ist, im Vaterhaus
anzukommen, wo Christus uns eine



Wohnung bereitet hat[3]. Die
Glückseligen im Himmel wissen das,
denn sie leben bereits in der seligen
Anschauung Gottes; und diejenigen,
die sich im Fegefeuer reinigen, bevor
sie zur himmlischen Herrlichkeit
zugelassen werden, sehnen sich
danach, dorthin zu gelangen.

Die liturgischen Gedenkfeiern und
der ganze Monat, in den wir
eintreten, sind eine gute Gelegenheit,
eine tiefere Gewissenserforschung zu
halten, die Sehnsucht nach Gott
wieder lebendig werden zu lassen
und das zu berichtigen, was einer
Korrektur bedarf. Was nützt es einem
Menschen, wenn er die ganz Welt
gewinnt, dabei aber sein Leben
einbüßt? Um welchen Preis kann ein
Mensch sein Leben zurückkaufen?[4]
Diese Fragen, die Christus stellt,
sollten uns jeden Tag vor Augen
stehen und unserem Tun Licht
geben. Denn »alles, was die Erde
trägt, alles, was Verstand und Wille



erstreben – was nützt es dem
Menschen? Was ist es denn wert,
wenn alles vergeht, alles versinkt,
wenn alle irdischen Schätze nur
Attrappe sind? Was nützt es, wenn
dann die Ewigkeit anbricht, für
immer – immer – immer? (…)

Die Menschen lügen, wenn sie in
irdischen Dingen für immer sagen.
Nur im Angesicht Gottes ist das für
immer Wahrheit, wesenhafte
Wahrheit. Und so musst du leben,
mit einem Glauben, der dich bei dem
Gedanken an die Ewigkeit, die ja
wirklich für immer ist, schon hier
einen seligen Vorgeschmack des
Himmels erfahren lässt.«[5]

Ein Blick auf unsere Welt lässt uns
schmerzlich erkennen, dass viele –
Männer und Frauen, Junge und Alte
– auf den irdischen Wegen
voranschreiten, ohne ihr ewiges
Schicksal in Betracht zu ziehen, da
ihr Lebenshorizont fast gänzlich von



anderen Sorgen und Bedürfnissen
besetzt ist; sie kennen, manchmal
ohne eigene Schuld, nicht die Würde,
zu der Gott sie ruft, das nie endende
Glück, zu dem er sie einlädt. Das
Schicksal dieser vielen Menschen, die
Gott nicht kennen oder ihm nur
einen untergeordneten Platz geben,
darf dir und mir, darf keinem
Christen, der sich der Größe seiner
Berufung bewusst ist, gleichgültig
sein. Angesichts dieser Wirklichkeit
dürfen wir jedoch keinen
Pessimismus zulassen. Bitten wir
Gott, er möge uns mit seinem Eifer
erfüllen und uns bewusst machen,
dass wir mit Gebet und Opfer bis
zum letzten Winkel dieser Erde
gelangen können. Lieben wir alle
Menschen? Wie ist unsere Reaktion
auf Nachrichten aus fernen
Ländern?

Im kürzlich erschienenen
apostolischen Schreiben, mit dem er
für Oktober nächsten Jahres ein Jahr



des Glaubens einberuft, besteht
Benedikt XVI. auf dieser
fundamentalen Verantwortung der
Katholiken. »Wir dürfen nicht
zulassen, dass das Salz schal wird
und das Licht verborgen gehalten
wird (vgl. Mt 5,13-16). Auch der
Mensch von heute kann wieder das
Bedürfnis verspüren, wie die
Samariterin zum Brunnen zu gehen,
um Jesus zu hören, der dazu einlädt,
an ihn zu glauben und aus der Quelle
zu schöpfen, aus der lebendiges
Wasser hervorsprudelt (vgl. Joh
4,14).«[6] Der Gedanke an die
Gemeinschaft der Heiligen, die uns in
den nächsten Wochen lebendig vor
Augen steht, drängt uns zur Bitte an
die Dritte Person der Heiligsten
Dreifaltigkeit, in uns den Wunsch
wachsen zu lassen, Christus viele
Menschen zuzuführen. Ure igne
Sancti Spiritus!, rufen wir wie unser
Vater, den dieses Stoßgebet innerlich
mobilisierte. Entzünde uns, o Herr,
mit dem Feuer des Heiligen Geistes!



Dein Wirken in unserer Seele – Licht
im Verstand, wirksame
Entscheidungen im Willen, Stärke im
Herzen – dränge uns zu einem
beständigen Apostolat, durch das wir
alle Gelegenheiten nutzen – und es
außerdem verstehen, neue zu
schaffen –, um die Menschen, mit
denen wir zu tun haben, näher zu
Gott zu führen.

Die apostolische Sendung muss uns
täglich antreiben und unser Herz
entzünden. »Wir müssen wieder
Geschmack daran finden, uns vom
durch die Kirche treu überlieferten
Wort Gottes und vom Brot des
Lebens zu nähren – Gaben, die allen
zur Stärkung angeboten werden, die
seine Jünger sind (vgl. Joh 6,51). Die
Lehre Jesu ertönt nämlich noch in
unseren Tagen mit derselben Kraft:
›Müht euch nicht ab für die Speise,
die verdirbt, sondern für die Speise,
die für das ewige Leben bleibt‹ (Joh
6,27). Die Frage derer, die ihn hörten,



ist die gleiche auch für uns heute:
›Was müssen wir tun, um die Werke
Gottes zu vollbringen?‹ (Joh 6,28). Die
Antwort Jesu kennen wir: ›Das ist das
Werk Gottes, dass ihr an den glaubt,
den er gesandt hat‹ (Joh 6,29). An
Jesus Christus zu glauben ist also der
Weg, um endgültig zum Heil zu
gelangen.«[7]

Richten wir wie immer unseren Blick
auf die liebenswerte Gestalt unseres
Erlösers. An ihn müssen wir glauben,
unseren Gott und Retter, der uns mit
dem Beistand des Heiligen Geistes
zur Herrlichkeit Gottes des Vaters
führen möchte. Sein inständiger
Wunsch ließ ihn einmal vor seinen
Jüngern ausrufen: Ignem veni mittere
in terram, et quid volo nisi ut
accendatur[8]; ich bin gekommen,
um Feuer auf die Erde zu werfen.
Wie froh wäre ich, es würde schon
brennen!



Dieser Ruf war für den hl. Josefmaria
seit seiner Jugend ein mächtiger
Antrieb. »Lange Jahre hindurch
entbrannte in mir die Liebe zu Gott
durch die Betrachtung des Wunsches
Jesu, die Welt in Brand zu stecken.
Und ich konnte einfach jenes innere
Feuer, das mächtig in meiner Seele
brannte, nicht zurückhalten, es
brach sich nach außen Bahn, und ich
schrie jene Worte des Meisters
hinaus: ignem veni mittere in terram,
et quid volo nisi ut accendatur? …
Ecce ego quia vocasti me (Lk 12, 49; 1
Sam 3, 8); ich bin gekommen, um
Feuer auf die Erde zu werfen. Wie
froh wäre ich, es würde schon
brennen! … Hier bin ich, du hast
mich gerufen.«[9] Und er fügte
hinzu, dass dieses Wort »für ihn ein
Ansporn waren; mögen sie es auch
für euch sein; seid nie eine
erloschene Glut, sondern lebt im
Bewusstsein, Träger göttlichen
Feuers und göttlichen Lichts zu sein,
so dass ihr überall die Wärme des



Himmels und die Liebe Gottes
hinbringt«[10].

Bitten wir den göttlichen Beistand,
unsere Herzen zu entflammen, damit
wir wie Christus den Wunsch
verspüren, alle Menschen zu retten.
»Jener Ausruf: Ignem veni mittere in
terram!, ich bin gekommen, um
Feuer auf die Erde zu werfen, muss
uns in der Seele brennen und in uns
die feste Entscheidung hervorrufen,
Gott zu sagen: Ecce ego quia vocasti
me! (1 Sam 3, 8), hier hast du mich!
Denn du hast mich gerufen, ein
Christ zu sein. Als Familienvater? Ja,
als Familienvater. Als Kind einer
Familie? Ja, als Kind einer Familie.
Als Familienmutter in einer Familie?
Ja, als Familienmutter. Aber immer
mit dem Eifer, alles, was ihr berührt,
in Brand zu stecken. Wenn ihr eure
Umgebung nicht entzündet, dann
verbrennt ihr unnütz und hinterlasst
nur Asche statt leuchtende, warme
Glut.«[11]



Das Apostolat, eine frohe
Verpflichtung für jeden Christen,
drängt uns, die der Kirche zur
Verwirklichung anvertraute Sendung
Christi weiterzuführen, jeder an
seinem Platz im mystischen Leib. In
unserer Zeit hat das gute Beispiel,
das immer wichtig ist, eine
besondere Bedeutung. Es mag
Menschen geben, die entfernt von
Gott oder der religiösen Praxis leben,
die kein Gespräch übernatürlichen
Inhalts oder einfach geistlicher Natur
zulassen. Aber das Zeugnis eines
geradlinigen Verhaltens im
persönlichen, familiären, beruflichen
und gesellschaftlichen Leben bleibt
nie unbemerkt. Jene Männer und
Frauen werden es vielleicht nicht
offen aussprechen, aber oft fragen
sie sich in ihrem Herzen nach dem
Grund eines solchen Verhaltens; und
auf diesem Weg beginnen sie schon,
sich dem Licht Christi zu öffnen. »Die
Christen sind nämlich berufen«,
schreibt der Papst, »mit ihrer



Existenz in der Welt das Wort der
Wahrheit, das der Herr uns
hinterlassen hat, leuchten zu
lassen.«[12] In diesem
Zusammenhang erhält – wie
Benedikt XVI. erläutert – das
Studium des Katechismus der
Katholischen Kirche oder die erneute
Beschäftigung mit ihm eine
besondere Bedeutung, denn er
vermittelt eine vertiefte Kenntnis des
Glaubens und seiner Konsequenzen
für das praktische Leben und hilft,
ihn an andere weiterzugeben. Gehen
wir zu dieser Quelle und empfehlen
wir unseren Bekannten, dasselbe zu
tun.

Der Glaube erschöpft sich nicht in
der Kenntnis der Wahrheiten, die der
Schatz der Offenbarung enthält. Der
ihm innewohnenden Dynamik
entsprechend muss er sich auch nach
außen zeigen. Der hl. Paulus
schreibt, dass der Glaube per
caritatem operatur[13], in der Liebe



wirksam ist; und die Liebe erweist
sich in konkreten Taten des Dienstes
an den anderen, der
Aufmerksamkeit, des Interesses für
ihre Angelegenheiten. Und dabei
beginnt sie bei denen, die uns am
nächsten stehen. Das erste äußere
Zeichen besteht darin, dasselbe wie
Gott zu wollen, nämlich dass alle
Menschen gerettet werden und zur
Erkenntnis der Wahrheit
gelangen[14]. Mit einem Wort, wir
möchten den Glauben, der uns
geschenkt wurde, weitergeben. Das
ist das Ziel, das der Papst in seinem
letzten apostolischen Schreiben
nennt, denn »es geschieht nicht
selten, dass die Christen sich mehr
um die sozialen, kulturellen und
politischen Auswirkungen ihres
Einsatzes kümmern und dabei den
Glauben immer noch als eine
selbstverständliche Voraussetzung
des allgemeinen Lebens betrachten.
In Wirklichkeit aber besteht diese
Voraussetzung nicht nur nicht mehr



in dieser Form, sondern wird häufig
sogar geleugnet. Während es in der
Vergangenheit möglich war, ein
einheitliches kulturelles Gewebe zu
erkennen, das in seinem Verweis auf
die Glaubensinhalte und die von
ihnen inspirierten Werte weithin
angenommen wurde, scheint es
heute in großen Teilen der
Gesellschaft aufgrund einer tiefen
Glaubenskrise, die viele Menschen
befallen hat, nicht mehr so zu
sein.«[15]

Während seines ganzen Lebens
sprach der hl. Josefmaria von der
Notwendigkeit, die Gedanken, Worte
und Werke mit unserem Glauben zu
durchtränken. Immer wieder sagte
er, wir sollten sofort, wenn wir mit
anderen Menschen in Kontakt
kommen, überlegen, wie wir ihnen
helfen können, Gott näher zu
kommen. Manchmal brachte er
einen Vergleich: »Habt ihr bemerkt,
wie alle Menschen – auch du und ich



– eine Art psychologisches Vorurteil
in sich tragen, etwas wie eine
beruflich motivierte fixe Idee? Wenn
ein Arzt auf der Straße jemanden
vorbeigehen sieht, denkt er ohne sich
dessen bewusst zu sein: ›Dieser
Mensch hat es an der Leber.‹ Und ein
Schneider, der ihn sieht, bemerkt:
›Wie schlecht er gekleidet ist, oder,
dieser Schnitt steht ihm gut.‹ Und ein
Schuster schaut auf die Schuhe …
Und du und ich, Kinder Gottes, die
aus Liebe zu Gott in der Welt zum
Dienst an den anderen gerufen sind,
müssen an die Seelen denken, wenn
wir die Leute sehen: Hier – so sollten
wir innerlich zu uns sagen – ist eine
Seele, die Hilfe braucht, eine Seele,
die Verständnis braucht, eine Seele,
mit der wir in Frieden
zusammenleben sollen, eine Seele,
die wir retten sollen.«[16]

So zu denken ist eine logische Folge
dessen, dass jemand, »der Christus
entdeckt hat, andere zu ihm führen



muss. Eine große Freude kann man
nicht für sich selbst behalten. Man
muss sie weitergeben«[17]. Alle, die
Christus im Laufe der Geschichte
treu gefolgt sind, haben sich so
verhalten. »Wenn ihr feststellt, dass
euch etwas genützt hat«, sagte
Gregor der Große in einer Predigt,
»dann versucht ihr, die anderen
darauf aufmerksam zu machen.
Daher müsst ihr auch den Wunsch
verspüren, dass andere euch auf den
Wegen Gottes begleiten. Wenn ihr
zum Marktplatz oder zu den Bädern
geht und auf jemanden stoßt, der
untätig ist, dann ladet ihr ihn ein,
euch zu begleiten. Wendet diese
irdische Gewohnheit auf das
geistliche Leben an, und wenn ihr zu
Gott geht, dann geht nicht allein.«[18]

Denken wir daran, dass trotz des
allgemeinen Klimas der Trägheit und
des Relativismus in jedem Herzen
ein Hunger nach Ewigkeit wohnt,
den nur Gott sättigen kann. Diese



Wirklichkeit kann ein fester
Angelpunkt sein, um täglich den
apostolischen Eifer zu erneuern in
dem Wissen, dass Gott die Christen,
dich und mich, als Werkzeuge
benutzen will, um andere zum
Himmel zu führen. Auch wenn wir
sehen, dass wir wenig wert sind und
es in der Tat auch so ist, »wollen wir
doch in uns den Wunsch entfachen –
und auch entsprechend handeln –, zu
vielen Kollegen, Freunden
Verwandten, Bekannten und
Unbekannten, egal, welche
Auffassungen sie in irdischen Fragen
vertreten, das Licht und den Eifer
Christi, seine Schmerzen und seine
Erlösung gelangen zu lassen und sie
alle brüderlich zu umarmen. Dann
sind wir ein leuchtender Rubin, wir
hören auf, ein Nichts, eine armselige
Kohle zu sein, sondern werden
Stimme und Licht Gottes –
pfingstliches Feuer!«[19]



Vor einigen Tagen war ich in
Pamplona, um den Vorsitz bei der
Verleihung mehrerer
Ehrendoktortitel durch die
Universität von Navarra zu führen.
Danach habe ich mich in Madrid in
mehreren Beisammensein mit
zahlreichen Gläubigen der Prälatur,
Mitarbeitern und Freunden
getroffen. Ich habe die Heiligste
Dreifaltigkeit gebeten, in allen den
apostolischen Eifer zu beleben, damit
sie mit ihrem persönlichen Apostolat
der Freundschaft und des
vertraulichen Gespräches zur
Neuevangelisierung der Gesellschaft
beitragen und Bildungstätigkeiten
fördern, die die christliche Botschaft
überall verbreiten.

Bevor ich den Brief beende, bitte ich
euch um Gebet für die
fünfunddreißig Brüder von Euch, die
am 5. November in Rom zu Diakonen
geweiht werden. Erbittet für sie und



für alle Diener der Kirche ein Herz
nach dem Maß des Herzens Christi.

Bleiben wir eng verbunden mit dem
Heiligen Vater und mit den
Ortsbischöfen. Danken wir Gott für
die geistliche Fruchtbarkeit, die er
der Kirche durch die apostolische
Arbeit der Gläubigen des Werkes
gewährt. Dies tun wir besonders am
28. November, dem Jahrestag der
Errichtung des Opus Dei als
Personalprälatur. Lasst unsere
Dankbarkeit durch die Hände
Mariens zu Gott gelangen.

-------------------

[1] Ps 103, 15-17

[2] Vgl. Ps 27, 8

[3] Vgl. Joh 14, 2-3

[4] Mt 16, 26

[5] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 200



[6] Benedikt XVI., Apostolisches
Schreiben Porta fidei, 11.10.2011, Nr.
3

[7] ebd.

[8] Lk 12, 49 (Vg)

[9] Hl. Josefmaria, Brief 9.1.1959, Nr.
9

[10] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 12.2.1975

[11] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 9.2.1975

[12] Benedikt XVI., Apostolisches
Schreiben Porta fidei, 11.10.2011, Nr.
6

[13] Gal 5, 6

[14] 1 Tim 2, 4

[15] Benedikt XVI., Apostolisches
Schreiben Porta fidei, 11.10.2011, Nr.
2



[16] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 25.2.1965

[17] Benedikt XVI., Predigt, 21. 8.2005

[18] Gregor der Große, Homilien über
die Evangelien, I, 6, 6 (PL 76, 1098)

[19] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 2.6.1974

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/brief-des-pralaten-
november-2011/ (27.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-november-2011/
https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-november-2011/
https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-november-2011/

	Brief des Prälaten (November 2011)

