opusdei.org

Brief des Pralaten
(Marz 2011)

Wir konnen dem Herrn jeden
Tag unsere Bereitschaft zur
Bekehrung zeigen. Die
Fastenzeit ist ein ganz
besonderer Moment, um auf
Gott zuzugehen.

09.03.2011

,Nichts ist Gott so wohlgefallig und
wird so von ihm geschatzt wie die
Bekehrung zu ihm, die die Menschen
in ehrlicher Reue vollziehen.“[1] Das
sind Worte bleibender Aktualitét,
und das um so mehr in den



kommenden Wochen, denn in acht
Tagen beginnt die Fastenzeit. In der
Liturgie von Aschermittwoch ruft die
Kirche uns mit Worten des hl. Paulus
liebevoll und eindringlich auf, dass
thr seine Gnade nicht vergebens
empfangt. Denn es heifst: Zur Zeit der
Gnade erhore ich dich, am Tag der
Rettung helfe ich dir. Jetzt ist sie da,
die Zeit der Gnade; jetzt ist er da, der
Tag der Rettung(2].

In einer christlichen
Lebensauffassung ,muss jeder
Augenblick als begnadet gelten und
jeder Tag ein Tag des Heils genannt
werden®, sagt der Heilige Vater;
»aber die Liturgie der Kirche bezieht
diese Worte in ganz besonderer
Weise auf die Fastenzeit“[3]. Die vor
uns liegenden Wochen sind in
besonderer Weise geeignet, uns zu
Gott zurtuickzufiithren, der uns durch
seine Gnade an sich zieht. Bitten wir
den Heiligen Geist, er moge uns
erkennen lassen, wie ernst dieser Ruf



ist, damit wir diese Tage nicht — wie
es der hl. Josefmaria ausdruickte —
»spurlos dahinfliefsen lassen wie
Wasser uber Granit“[4]. Versprechen
wir unserem Herrn: , Ich will mich
durchtranken lassen, mich bekehren,
mich erneut dem Herrn zuwenden
und ihn lieben, wie er geliebt werden
will.“[5]

Denken wir dabei nicht nur an die
Umkehr eines Stinders, der
entschlossen ist, sich der Gnade zu
offnen und so vom geistlichen Tod
zum LEBEN - in Groffbuchstaben —
uberzugehen. Es sind auch tagliche
Veranderungen, die einen Christen —
eine Christin — Gott ndherbringen
und ihn dazu fiihren, durch den
Empfang der Sakramente intensiver
am Leben Christi teilzuhaben, sein
Gebetsleben zu pflegen und konkret
und wirksam dem geistlichen und
materiellen Wohl der anderen zu
dienen. Wie Benedikt XVI. sagte,
,heifst Umkehr, gegen den Strom zu



schwimmen, wobei der »Strom« der
oberflachliche, inkonsequente und
trigerische Lebensstil ist, der uns oft
mit sich reifst, uns beherrscht und zu
Knechten des Bdsen oder jedenfalls
zu Gefangenen moralischer
Mittelméfdigkeit macht. Mit der
Umkehr hingegen strebt man nach
dem hohen Maf$stab des christlichen
Lebens, vertraut sich dem
lebendigen und personlichen
Evangelium an, das Christus Jesus
ist.“[6]

In der Kirche gibt es nach dem
Willen Gottes viele Wege, viele Arten
und Weisen, die aufeinander
folgenden personlichen
Bekehrungen anzuregen, die fiir ein
christliches Leben unbedingt
erforderlich sind. Der hl. Josefmaria
erinnert uns daran, dass diese
geistlichen Umformungen beharrlich
angestrebt werden miissen, oft sogar
im Laufe ein und desselben Tages:
,Neubeginnen? Ja! Du beginnst



jedesmal von neuem, wenn du einen
Reueakt verrichtest — und das sollte
oft am Tage geschehen! —, weil du
damit Gott deine erneuerte Liebe
schenkst.“[7] Denken wir haufig
daran, dass Gott in diesem
Augenblick auf uns wartet? Nehmen
wir uns die Zeit, ihn zu fragen, was
er von uns mochte? Bewegt uns
innerlich der Wunsch, eng mit
Christus verbunden zu sein?

Heute mochte ich uiber zwei
spezifische Mittel sprechen, die uns
auf den Weg der Freundschaft mit
der Heiligsten Dreifaltigkeit
zuruckfihren. Es sind zum einen die
Besinnungstage, die in der Fastenzeit
an vielen Orten vermehrt angeboten
werden. Naturlich gibt es sie nicht
nur in diesen Wochen, aber viele
Christen sehen den drangenden
Aufruf zur Anderung des Lebens, der
die Liturgie dieser Tage
kennzeichnet, als Einladung an, in
dieser Zeit an solchen Tagen der



Besinnung teilzunehmen. Und
dasselbe kann man von den
monatlichen Einkehrstunden sagen,
die unter den geistlichen
Bildungsmitteln, die die Pralatur
zahlreichen Menschen in der ganzen
Welt anbietet, einen wichtigen Platz
einnehmen.

Der hl. Josefmaria bemerkte, dass
diese geistliche Praxis in der Kirche
seit den ersten Zeiten getibt wurde.
Immer wenn jemand sich auf eine
Aufgabe vorbereitete oder einfach
spurte, dass er dem Ruf der Gnade
mit einer grofderen Verfiigharkeit
entsprechen sollte, versuchte er,
héaufigeren und innigeren Umgang
mit Gott zu haben. ,,Schon die ersten
Christen machten Besinnungstage.
Nach der Himmelfahrt Christi finden
wir die Apostel und eine grofse Schar
von Glaubigen im Abendmahlssaal
versammelt, die zusammen mit
Maria die Ausgiefsung des Trosters
erwarten, den Jesus versprochen



hatte. Dort findet sie der Heilige Geist
perseverantes unanimiter in oratione
(Apg 1, 14), einmitig im Gebet
verharrend.

Genau so verhielten sich jene
Menschen, die in den Anfangen der
Christenheit in ihren Hausern ein
Gott hingegebenes Leben fiihrten,
ohne sich vom Umgang mit den
anderen abzusondern; ebenso die
Anachoreten, die in die Wiiste
gingen, um sich in der EinsamkKkeit
vollkommen Gott ... und der Arbeit!
zuzuwenden (...). Alle Christen, die
sich ehrlich um ihre Seele sorgten,
haben auf die eine oder andere Art
ihre Besinnungstage gemacht. Das ist
christliche Praxis.“[8]

Seit den ersten Jahren des Werkes
maf$ unser Grinder diesen Tagen,
die ausschliefSlich dem Gebet und
der Gewissenserforschung
vorbehalten sind, grofSe Bedeutung
zu, denn beides ist notwendig, um



das innere Leben in Gang zu halten.
,Was werden wir, du und ich, also in
diesen Tagen der Besinnung tun“?
fragte er sich einmal und gab auch
gleich die Antwort: ,Wir werden viel
mit Gott zusammen sein, ihn suchen
wie Petrus, um ein personliches
inniges Gesprach mit ihm zu halten.
Beachte, dass ich Gesprach sage, also
ein Dialog von Angesicht zu
Angesicht, in dem keiner der beiden
sich in die Anonymitat zurtickzieht.
Wir brauchen dieses personliche
Gebet, diese ZweisamKkeit, diesen
direkten Umgang mit Gott, unserem
Herrn.“[9]

Zu Beginn seines Pontifikats sprach
Benedikt XVI. wiederholt iiber den
Wert solcher Tage geistlicher
Besinnung, ,besonders wenn sie in
vollkommener Stille gemacht
werden“[10]. Und in der
traditionellen Botschaft zur
diesjahrigen Fastenzeit nimmt er
Bezug auf das Evangelium des



zweiten Sonntags, um dieses Thema
anhand der Verklarung des Herrn
aufzugreifen: ,Es ist eine Einladung,
vom Larm des Alltags Abstand zu
nehmen, um in die Gegenwart Gottes
einzutauchen: Er mochte uns
tagtaglich ein Wort zukommen
lassen, das tief in unseren Geist
eindringt, wo es Gut und Bose
unterscheidet (vgl. Hebr 4,12), und
das den Willen starkt, dem Herrn
nachzufolgen.“[11]

Damit diese Mittel ,,der Bildung und
Umbildung®, wie unser Vater sie
nannte, Frucht bringen, muss man
alle Sinne und Vermoégen sammeln;
ohne dieses Bemiihen ist es sehr
schwierig — wenn nicht gar
unmoglich —, das Licht, das der
Heilige Geist in der Seele entziindet,
wahrzunehmen und seine Stimme zu
horen, die uns konkrete
Kampfpunkte vorschlagt, um
Christus von nahem zu folgen und in
seinem Schrittmafs zu gehen.



Ich empfehle Euch daher, meine
Tochter und Sohne, diesen Aspekt —
das Schweigen, die Stille - wahrend
der monatlichen und jahrlichen
Einkehrtage nicht zu
vernachlassigen. Gewiss konnen und
sollen sie den jeweiligen konkreten
Umstanden derer, die an diesen
Bildungstagen teilnehmen, angepasst
werden. Es ist sicher nicht dasselbe,
ob es sich um Menschen handelt, die
schon eine gewisse Vertrautheit mit
geistlichen Dingen haben, oder ob es
solche sind, die die ersten Schritte im
christlichen Leben tun. Wie der treue
und kluge Verwalter, von dem das
Evangelium erzahlt, miissen wir es
verstehen, zur rechten Zeit die
Nahrung zuzuteilen[12].

Bei der Planung der verschiedenen
apostolischen Angebote und der
Betreuung der Teilnehmer gilt es, auf
die Gestaltung dieser Tage der
Einkehr zu achten. Bedenkt unter
ubernaturlicher Perspektive die



konkrete Situation der Interessenten,
auch wenn das bedeutet, mehr
Besinnungstage anzubieten. Aus dem
gleichen Grund gab unser Vater
immer den Rat, Einkehrtage, Kreise
usw. nicht ausfallen zu lassen, auch
wenn weniger Leute daran
teilnehmen als ursprunglich
erwartet, ja, selbst wenn nur ein
einziger kommt.

Wie wir in der Spur des Samanns
lesen, sollen die Besinnungstage
ermoglichen, ,in Stille sich zu
sammeln, um neu zu Gott zu finden,
um sich selbst zu finden und so
innerlich zu reifen. Wir haben diese
Zeit bitter notig, damit wir
entdecken, worin wir uns bessern
miussen und wie das geschehen
kann: Was soll ich tun? Was soll ich
unterlassen?“[13] Und an diesen
Tagen, sagt der hl. Josefmaria an
anderer Stelle, ,muss deine
Gewissenserforschung tiefer und
ausgedehnter sein als sonst



normalerweise am Abend. - Wenn
nicht, versaumst du eine grofie
Gelegenheit zur Umkehr.“[14]

Die Liturgie der Fastenzeit gibt uns
genugend Materie fir das Gebet, wie
der Heilige Vater in seiner Botschaft
hervorhebt. Die Szene der
Versuchungen Christi in der Wuste,
die wir am ersten Sonntag lesen,
erinnert uns daran, ,,dass der
christliche Glaube, nach dem Beispiel
Jesu und in Gemeinschaft mit ihm,
einen Kampf ,gegen die Beherrscher
dieser finsteren Welt“ (Eph 6,12)
einschliefst, in welcher der Teufel am
Werk ist, der auch heute nicht mude
wird, den Menschen, der sich dem
Herrn nahern will, zu
versuchen“[15]. Machen wir uns
daher Gedanken, wie wir uns auf
diesen Kampf vorbereiten, und
vertrauen wir dabei auf die
ubernatiirlichen Mittel. Der hl.
Josefmaria schlug uns eine ganz
ubernatiirliche Taktik vor: ,,Du fihrst



den Krieg, die tglichen Gefechte
deines inneren Lebens, in Stellungen,
die weit vor den schweren Mauern
deiner Festung liegen. Hier muss der
Feind antreten, bei deiner kleinen
Abtotung, deinem gewohnten Gebet,
deiner normalen Arbeit, deinem
Lebensplan. Dann fallt es ihm
schwer, an die leicht erstiirmbare
Zitadelle deiner Festung
heranzukommen. - Und wenn, dann
erschopft.“[16]

Am darauffolgenden Sonntag
werden wir die Stimme des
himmlischen Vaters horen, die uns
auf Christus verweist: Das ist mein
geliebter Sohn, an dem ich Gefallen
gefunden habe; aufihn sollt ihr horen.
[17] Achten wir im personlichen
Gebet auf das, was Gott jedem von
uns sagt, um es zu verwirklichen.
Dort erkennen wir auch, ob wir uns
auf die Gnade der Sakramente
stutzen und wie wir die Ratschlage
annehmen, die wir in der



personlichen geistlichen Leitung
erhalten.

Am dritten Fastensonntag
schliefdlich, am 27. Méarz, horen wir
in der Liturgie die ,Bitte Jesu an die
samaritische Frau: ,,Gib mir zu
trinken!“ (Joh 4,7 (...). Sie druckt die
Leidenschaft Gottes fur jeden
Menschen aus und mochte in
unserem Herzen den Wunsch nach
dem Geschenk der ,sprudelnden
Quelle [...], deren Wasser ewiges
Leben schenkt“ (ebd. 14)“[18].
Mochten wir doch mit neuem Eifer
die Aufforderung verspiren, immer
vor Augen zu haben, dass wir als
seine Junger sein Licht und seine
Gnade uberall verbreiten sollen; vor
allem dadurch, dass wir unseren
Freunden und Verwandten helfen,
sich im Sakrament der Vergebung
mit Gott zu versohnen; und auch,
indem wir sie einladen, in den
kommenden Wochen an



Einkehrstunden oder
Besinnungstagen teilzunehmen.

Wir stehen kurz vor dem Hochfest
des hl. Josef, des Patrons der Kirche
und des Werkes. Bereiten wir uns
vor, am 19. Marz dankbar und froh
unsere Liebesbindung an Gott im
Werk zu erneuern. Zugleich wollen
wir auch vertrauensvoll den heiligen
Patriarchen bitten, er moge von Gott
die Gnade erwirken, dass sich viele
Maéanner und Frauen jeden Alters und
aller gesellschaftlichen Stellungen
entschliefSen, Christus im Opus Dei
zu folgen.

Aufderdem fallt auf dieses Datum ein
weiterer Jahrestag der feierlichen
Verkiundigung der Apostolischen
Konstitution Ut sit; mit dieser Bulle
errichtete der hochgeschéatzte Papst
Johannes Paul II. das Opus Dei als
Personalprélatur; in der- so legte er
fest —Priester und Laien organisch
zusammenarbeiten, um die gottliche



Eingebung in der Seele des hl.
Josefmaria am 2. Oktober 1928
Wirklichkeit werden zu lassen. Das
klare Bewusstsein, dass diese
Rechtsgestalt durch den Willen des
Heiligen Geistes im Zweiten
Vatikanischen Konzil entstanden ist,
um einen Weg fuir besondere
pastorale Bediirfnisse der Kirche zu
eroffnen, verpflichtet uns zu
unerschitterlicher Treue.

Am 28. Méarz ist der Jahrestag der
Priesterweihe unseres Vaters.
Danken wir der Heiligsten
Dreifaltigkeit, denn jeder von uns ist
wirklich ein Kind der Bereitschaft
unseres Grunders, Priester Jesu
Christi zu werden. Ohne seine
grofszugige und umfassende
Annahme des gottlichen Willens
gabe es kein Opus Dei in der Kirche.
Die Grundung des Werkes geschah
als Antwort auf die Frage: Warum
werde ich Priester?, die sich unser
Vater wahrend seiner Jahre im



Priesterseminar von Saragossa stellte
und die der tiefste Grund war fir
seine Entschlossenheit, diesen Weg
einzuschlagen und weiter zu gehen.

Beten wir — mit seiner Fursprache —
fir mehr Priesterberufungen in allen
Landern: fiir Manner, die treu und in
Gott verliebt sind, die sich freudig
dem Dienst an allen Menschen
widmen, die zum Papst stehen und
mit seinen jeweiligen
Diozesanbischofen eng
zusammenarbeiten. Mogen auch im
Werk die Priester nicht fehlen, die
zur Betreuung der apostolischen
Arbeit, um die Gott uns bittet, notig
sind. Bitten wir die Heiligste
Dreifaltigkeit auch instandig darum,
dass alle Katholiken, Manner und
Frauen, die priesterliche Seele
nahren, die Gott ihnen eingepflanzt
hat.

Hort nicht auf, fir den Papst und
seine Mitarbeiter zu beten; tut dies



besonders in der ersten
Fastenwoche, wenn in der romischen
Kurie geistliche Exerzitien gehalten
werden. Auch wir werden diese Zeit
fir unsere jahrlichen
Besinnungstage nutzen. Ich hoffe aus
ganzem Herzen, dass Ihr mich
wahrend dieser Tage geistlich
begleitet; es macht mir nichts aus,
Euch zu sagen, dass ich den Herrn
taglich anrufe, damit niemand den
Gnadenstrom vergebens empfangt,
den Gott uns durch diese Mittel
gewdahrt.

[1] Maximus der Bekenner, Epistola
11 (PG 91, 454)

[2] Messbuch, Aschermittwoch,
Zweite Lesung (2 Kor 6, 1-2)

[3] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 17.2.2010



[4] HI. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 59

[S] Ebd. [6] Benedikt XVI., Ansprache
bei der Generalaudienz, 17.2.2010

[7] HI. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 384

[8] HI. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 25.2.1963

[9] Ebd.

[10] Benedikt XVI., Ansprache an
eine Gruppe von Bischofe anlasslich
ihres ,Ad-limina“-Besuches,
26.11.2005

[11] Benedikt XVI., Botschaft zur
Fastenzeit 2011, 4.11.2010, Nr. 2

[12] Lk 12, 42

[13] HI. Josefmaria, Die Spur des
Samanns, Nr. 177

[14] HI. Josefmaria, Der Weg, Nr. 245



[15] Benedikt XVI., Botschaft zur
Fastenzeit 2011,4.11.2010, Nr. 2

[16] HI. Josefmaria, Der Weg, Nr. 307
[17] Mt 17,5

[18] Benedikt XVI., Botschaft zur
Fastenzeit 2011,4.11.2010, Nr. 2

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/brief-des-pralaten-marz-2011/
(27.01.2026)


https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-marz-2011/
https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-marz-2011/

	Brief des Prälaten (März 2011)

