
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Juli 2010)

Die Arbeit in Gebet
verwandeln: das ist die
Kernbotschaft, an die in den
Bildungsveranstaltungen des
Opus Dei erinnert wird. Der
Brief des Prälaten im Monat Juli
geht darauf ein.

08.07.2010

Es sind nun schon fünfunddreißig
Jahre her, dass Gott unseren Vater
am 26. Juni 1975 rief, auf immer
seine Gegenwart im Himmel zu
genießen. Wie bei den früheren



Jahrestagen haben zahlreiche
Menschen an den Messen zu Ehren
des hl. Josefmaria teilgenommen, die
anlässlich seines Festes auf der
ganzen Welt gefeiert wurden. Überall
wurde Gott aus ganzem Herzen
dafür gedankt, dass er der Welt und
der Kirche einen Hirten wie unseren
heiligen Gründer geschenkt hat, ein
Vorbild christlichen Lebens und ein
mächtiger Fürsprecher für all unsere
geistlichen und materiellen
Bedürfnisse.

Jetzt stellt der gerade begangene
Jahrestag eine Gelegenheit dar, die
Botschaft, die der hl. Josefmaria dem
Willen Gottes gemäß unter Frauen
und Männern verbreitet hat, tiefer
zu betrachten. Wir können wirklich
heilig werden, das heißt wir können
die Fülle der Liebe, die vollkommene
Vereinigung mit Gott, erreichen,
indem wir uns loyal und
gewissenhaft in unserer beruflichen



Arbeit und in den normalen
Lebensumständen verhalten.

Machen wir uns noch einige
Gedanken zum Kern dieser Lehre,
zur Notwendigkeit, die Arbeit – jede
Arbeit, egal ob manuell oder
intellektuell – in Gebet zu
verwandeln. Das Evangelium stellt
ganz klar heraus, dass man allzeit
beten und darin nicht nachlassen
sollte[1]; und Paulus bezieht sich auf
diese Lehre, wenn er sagt: sine
intermissione orate[2], betet ohne
Unterlass. Seine Empfehlung hat den
Charakter eines Gebotes. Aber es
wäre nicht möglich, diese
Aufforderung zu verwirklichen,
wenn wir sie falsch verstehen
würden, als müssten wir beständig
innerlich oder mit Worten beten,
denn das ist aufgrund unserer
irdischen Existenzbedingungen
unmöglich. Die Erfüllung der uns
anvertrauten Aufgaben in der
Familie, im Beruf, auf



gesellschaftlicher Ebene, im
Sportbereich usw. nimmt unser
Gedächtnis oder unseren Verstand
oft völlig in Anspruch und erfordert
einen starken Willenseinsatz; und
dabei haben wir noch nicht in
Betracht gezogen, dass wir die
nötigen Stunden schlafen müssen. In
diesem Zusammenhang rufe ich die
große Freude des hl. Josefmaria in
Erinnerung, der jahrelang gelehrt
hatte, dass wir selbst den Schlaf in
Gebet verwandeln können, und der
dann auf einen Text des hl.
Hieronymus stieß, in dem dieselbe
Idee formuliert ist[3].

Aber betrachten wir diese dringende
Aufforderung des Meisters in all
ihrer Tiefe. Er lädt uns ein, aus
unserer ganzen Existenz in all ihren
Dimensionen ein beständiges
Bittgebet zu machen: ein Gebet,
„beständig wie das Pochen des
Herzens“[4], auch wenn es sich
häufig nicht in Worten äußert. So



lehrte es der hl. Josefmaria seine
Töchter und Söhne und alle
Menschen, die sich nach dem Geist
des Werkes heiligen möchten. Er
sagte immer wieder: „Die Waffe des
Opus Dei ist nicht die Arbeit, sondern
das Gebet. Daher verwandeln wir die
Arbeit in Gebet und haben eine
beschauliche Seele“[5].

Die Arbeit in Gebet umwandeln. Der
tägliche Versuch, in den
unterschiedlichsten Umständen als
beschauliche Frauen und Männer zu
leben, weist uns auf das hohe Ziel
der Heiligkeit hin, das – davon
sollten wir überzeugt sein – mit Hilfe
der Gnade erreichbar ist. „Es ist
notwendig, eine Spiritualität zu
leben, die den Gläubigen hilft, sich
durch ihre Arbeit zu heiligen“[6],
sagte der Papst in Bezug auf den hl.
Josef. Nur wenn sie die gewöhnliche
Arbeit mit ihrem Wunsch hach
Heiligkeit verbinden, ist es für die
Mehrzahl der Christen möglich,



ernsthaft nach der Fülle des
christlichen Lebens zu streben.

Ich erinnere mich gut an die tief
empfundene Dankbarkeit, die unser
Vater zum Ausdruck brachte, wenn
er die Briefe seiner Töchter und
Söhne las. Er war sehr bewegt, wenn
ein einfacher Landwirt, ein
Gläubiger des Werkes, ihm schrieb,
er würde, sobald er frühmorgens
aufgestanden sei, Gott bitten, unser
Vater möge sich im Schlaf erholen.
Und wenn er dann hinzufügte, er
bete Memorare und andere Gebete,
während er mit seinem Traktor die
Furchen im Acker zog. Unser
Gründer genoss es, diesen Beweis für
die Wirklichkeit eines beschaulichen
Lebens bei der Feldarbeit feststellen
zu können.

In seinem apostolischen Schreiben
vom Beginn des neuen Jahrtausends,
in dem er uns zur Heiligkeit einlud,
drückte sich der Diener Gottes



Johannes Paul II. folgendermaßen
aus: „Dieses Ideal der
Vollkommenheit darf man nicht
falsch verstehen, als sei es eine Art
außerordentlichen Lebens, das nur
von einigen »Genies« der Heiligkeit
geführt werden könnte. Die Wege
der Heiligkeit sind vielfältig, und der
Berufung eines jeden angepasst. (...)
Es ist jetzt an der Zeit, allen mit
Überzeugungskraft diesen »hohen
Maßstab« des gewöhnlichen
christlichen Lebens neu vor Augen
zu stellen. Das ganze Leben der
kirchlichen Gemeinschaft und der
christlichen Familien muss in diese
Richtung führen.“[7]

Unser Vater kam wiederholt auf
diese Lehre zurück, und erklärte:
„Die Beschaulichkeit ist keine Sache
von Privilegierten. Es gibt Leute“ – er
benutzte ein graphisches Beispiel,
damit es sich den Zuhörern gut
einprägte – „mit elementaren
religiösen Kenntnissen, die meinen,



dass beschauliche Menschen den
ganzen Tag in einer Art Extase
verbringen. Und das ist ziemlich
naiv. Die Mönche im Kloster haben
den ganzen Tag über tausend Dinge
zu tun: Sie reinigen das Haus und
widmen sich den Aufgaben, mit
denen sie ihren Lebensunterhalt
verdienen. Oft schreiben mir
Mönche und Nonnen aus
kontemplativen Orden, dass sie das
Werk schätzen und lieben und viel
für uns beten. Sie verstehen, was
viele Leute nicht verstehen, nämlich
unser Leben als kontemplative Laien
mitten in der Welt, mitten in den
irdischen Tätigkeiten. Unsere Zelle ist
auf der Straße, da sind wir
eingesperrt. Wo wird das Salz
verwahrt? Wir müssen versuchen,
dass es nichts Fades gibt, und
deswegen sind alle Dinge dieser Welt
der Ort unserer
Abgeschiedenheit.“[8]



So wie der Körper die Luft zum
Atmen und den Blutkreislauf zum
Leben braucht, so braucht die Seele
den Kontakt zu Gott während der
vierundzwanzig Stunden des Tages.
Daher ist die echte Frömmigkeit ein
Antrieb, alles auf Gott zu beziehen:
die Arbeit und die Erholung, die
Freuden und Leiden, die Erfolge und
die Misserfolge, Schlafen und
Wachen. Wie Don Alvaro 1984
schrieb: „Zwischen den irdischen
Beschäftigungen und dem geistlichen
Leben, zwischen der Arbeit und dem
Gebet, darf es nicht nur einen mehr
oder weniger gelungenen
‚Waffenstillstand’ geben; es muss
volle Einheit herrschen, eine
Verschmelzung, die nichts ausnimmt.
Die Arbeit nährt das Gebet und das
Gebet durchtränkt die Arbeit.“[9]

Um dieses Ziel zu erreichen, braucht
es neben der Hilfe der Gnade eine
ununterbrochene persönliche
Anstrengung, die sich häufig in



Kleinigkeiten äußert, zum Beispiel
darin, ein Stoßgebet oder ein kurzes
mündliches Gebet zu sagen, wenn
man den Platz wechselt oder eine
Pause macht; dem Kreuz oder dem
Muttergottesbild, für das wir an
unserer Arbeitsstelle einen diskreten
Platz gefunden haben, einen
liebevollen Blick zu schenken, usw.
Das alles hilft uns, in der Seele eine
Grundausrichtung auf Gott lebendig
zu halten, die wir täglich durch die
Messe und die Zeit, die wir eigens
dem Gebet widmen, aufrecht zu
erhalten suchen. Und auch wenn wir
meistens auf die vielfältigsten
Tätigkeiten konzentriert sind, weil
der Verstand ganz in die
Verwirklichung der anstehenden
Aufgaben eintaucht, bleibt unsere
Seele doch nah beim Herrn und
verweilt mit ihm in einem Dialog, der
nicht aus Worten und vielleicht nicht
einmal aus bewussten Gedanken
besteht, sondern aus Erhebungen des
Herzens, aus dem Wunsch, alles bis



ins Kleinste aus Liebe zu tun. Und
gleichzeitig opfern wir unsere
Beschäftigung Gott auf.

Wenn wir so zu leben versuchen,
wird die berufliche Arbeit zu einer
Arena, wo die unterschiedlichsten
menschlichen und übernatürlichen
Tugenden zum Tragen kommen: die
Arbeitsamkeit, die Ordnung, die
Ausnutzung der Zeit, die Stärke, um
die jeweilige Aufgabe zu Ende zu
führen, die Sorge um die kleinen
Dinge... – und dazu viele Zeichen der
Aufmerksamkeit den anderen
gegenüber, die ein Beweis
aufrichtiger und feinfühliger Liebe
sind.

„Glaubt mir, es ist gar nicht so
schwierig, die Arbeit in einen Dialog
des Gebetes zu verwandeln. Indem
wir sie dem Herrn aufopfern und
uns ans Werk machen, hört Gott uns
schon, hilft Er uns schon. Inmitten
unserer täglichen Arbeit nehmen wir



so die Lebensweise beschaulicher
Seelen an. Die Gewissheit, dass
Gottes Blick auf uns ruht, erfüllt uns
mehr und mehr; vielleicht erbittet
der Herr jetzt eine Überwindung von
uns, ein kleines Opfer, vielleicht das
Lächeln für einen Menschen, der
ungelegen kommt, oder dass wir eine
weniger angenehme, aber
dringendere Aufgabe in Angriff
nehmen, oder dass wir auf Ordnung
achten und beharrlich eine kleine
Pflicht erfüllen, die man leicht
vernachlässigen könnte, oder dass
wir die Arbeit von heute nicht auf
morgen verschieben... Alles das, um
Gott, unseren Vater, zu erfreuen!
Vielleicht legst du auf deinen
Arbeitstisch oder an einen
unauffälligen Platz ein Kruzifix, das
dich mahnt, den Geist der
Kontemplation lebendig zu erhalten;
denn der Gekreuzigte ist für dich
schon gleichsam zum Buch
geworden, aus dem du mit Herz und



Verstand lernst, was Dienen
heißt.“[10]

Mit derselben Energie, mit der er uns
anspornte, die Arbeit in Gebet
umzuwandeln, bestand unser Vater
auf der Notwendigkeit, die
ausschließlich Gott vorbehaltenen
Zeiten nicht zu vernachlässigen: die
häufige Messe und Kommunion, die
Weilen des betrachtenden Gebetes,
das Gebet des Rosenkranzes und
andere Frömmigkeitsübungen, die in
der Kirche seit langer Zeit praktiziert
werden; und das mit umso mehr
Sorgfalt und Aufmerksamkeit als sich
Schwierigkeiten ergeben wegen
eines überladenden Arbeitsplanes,
aus Müdigkeit, oder wenn wir uns
trocken und ausgelaugt fühlen, was
in keinem Leben irgendwann fehlen
wird. „Solche Andachtsübungen –
erinnerte Don Alvaro – dürfen nicht
als Unterbrechung der Arbeitszeit
verstanden werden, denn sie sind
nicht wie ausgeklammert aus dem



Ablauf eines Tages. Wenn wir beten,
setzen wir uns nicht von den
‚profanen’ Tätigkeiten ab, um in die
‚sakralen’ Tätigkeiten einzutauchen.
Im Gegenteil, das Gebet ist der
intensivste Augenblick einer
Haltung, die den Christen bei jeder
Tätigkeit begleitet und das tiefste und
engste Band schafft zwischen der
Arbeit, die man vorher verrichtet
hat, und derjenigen, die man sofort
danach in Angriff nehmen wird. Und
dazu wird er gerade aus der Arbeit
das Material nehmen, mit dem er das
Feuer des betrachtenden und
mündlichen Gebetes nährt und aus
dem er beständig neue Impulse
nimmt für die Anbetung, die
Dankbarkeit und das vertrauensvolle
Sich-Gott-Überlassen.“[11]

In wenigen Tagen werde ich nach
Ecuador, Peru und Brasilien fahren,
um dort mit meinen Töchtern und
Söhnen zusammen zu sein und sie in
ihrer apostolischen Arbeit zu



ermutigen. Wie immer bitte ich
Euch, mich auf dieser Reise zu
begleiten, mit Eurem Gebet, der
Aufopferung Eurer Arbeit und Eurer
Erholung – falls Ihr zu denen gehört,
die jetzt ihre Ferienzeit genießen.
Unterlasst auch in diesen Tagen
nicht, nahe bei Gott zu sein. Erinnert
Euch daran, was unser Vater sagte:
„Ich habe Erholung immer als ein
Ausspannen vom Alltag, aber nie als
Zeit des Müßiggangs verstanden.

Sich erholen heißt Kräfte sammeln,
Hoffnungen beleben, Zukunftspläne
erwägen - kurz: die Art der Tätigkeit
wechseln, um dann mit frischem
Schwung zur gewohnten Arbeit
zurückzukehren.“[12]

In diesen Monat fällt auch der 75.
Jahrestag des Augenblicks, in dem
unser lieber Don Alvaro Gott
antwortete: Hier bin ich! Seiner
Fürsprache vertraue ich Eure und
meine Treue an, damit sie sich



täglich bewähre, und damit Ihr mich
in meinen Anliegen unterstützt.

-----------------------

[1] Lk 18, 1

[2] 1 Thess 5, 17

[3] Vgl. Hl. Hieronymus, Traktat über
die Psalmen, Kommentar zu Psalm 1
(CCL 78, 5-6)

[4] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 8

[5] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 23.4.1959

[6] Benedikt XVI., Homilie, 19.3.2006

[7] Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Novo Millennio ineunte,
6.1.2001, Nr. 31

[8] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen,
30.10.1964



[9] Alvaro del Portillo, Il lavoro si
trasformi in orazione, Artikel aus der
Zeitschrift „Il Sabbato“, 7.12.1984
(„Rendere amabile la verità”,
Libreria Editrice Vaticana, Rom 1995,
S. 649)

[10] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
Nr. 67

[11] Alvaro del Portillo, op. cit., S.
650-651

[12] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 514

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/brief-des-pralaten-juli-2010/
(16.12.2025)

https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-juli-2010/
https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-juli-2010/

	Brief des Prälaten (Juli 2010)

