
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Januar 2012)

Der Prälat lädt dazu ein, Gott
für alle im vergangenen Jahr
erhaltenen Gaben zu danken,
auch für "die geistlichen
Früchte einer Arbeit, die Gott
aufgeopfert und als Dienst an
den anderen verrichtet wurde".

10.01.2012

Gestern haben wir in der
Prälaturkirche Unsere Liebe Frau
vom Frieden vor dem ausgesetzten
Allerheiligsten das Te Deum
gesungen, um Gott für die Wohltaten



des gerade endenden Jahres zu
danken. Dabei habe ich mich sehr
verbunden gefühlt mit dem Papst
und der ganzen Kirche und
besonders mit jedem von Euch wie
auch den zahllosen Mitarbeitern und
Freunden der Prälatur. Ich habe
selbst gehört und gesehen, wie unser
Vater diesen Hymnus betete, welch
inniger Wunsch ihn beseelte, in den
Lobgesang einzustimmen, den die
ganze Schöpfung Gott darbringt. Er
betete ihn jeden Morgen, eng vereint
mit seinen Töchtern und Söhnen,
während er nach der Feier der hl.
Messe die priesterlichen Gewänder
ablegte.

Es ist nur natürlich, dass unsere
Dankbarkeit zwar immer, in diesen
Weihnachtstagen aber noch
intensiver zum Himmel aufsteigt,
denn sie gilt in erster Linie der
Menschwerdung und der Geburt
unseres Herrn Jesus Christus. Dieses
Geschenk ist das immerwährende



Fundament unserer Dankbarkeit,
unseres Lobes und unserer Anbetung
eines Gottes, der nicht aufhört, uns
wie verrückt zu lieben und uns diese
Liebe ohne Unterlass zu zeigen.

Der Beginn des neuen Jahres sollte
uns helfen, diesen göttlichen
Liebesbeweis mehr vor Augen zu
haben. Die Kirchenväter und alle
Heiligen der verschiedenen
geschichtlichen Epochen
betrachteten voll Staunen, wie mit
der Geburt Christi der Ewige in die
Zeit eingetreten ist, der
Unermessliche sich klein gemacht
hat, um unsere begrenzte conditio
humana anzunehmen. „Gibt es eine
größere Gnade, die Gott uns
gewähren konnte?“, fragt sich der hl.
Augustinus. „Seinen einzigen Sohn
machte er zum Menschensohn, damit
der Sohn des Menschen Sohn Gottes
werden konnte. Suche, wo dein
Verdienst ist, schau, wo er
herkommt, frage dich nach deiner



Gerechtigkeit; und du wirst sehen,
dass du nichts als reine Gnade finden
kannst.“[1]

Unser Staunen und unsere
Dankbarkeit nehmen noch zu, wenn
wir bedenken, dass Gott uns dieses
Geschenk nicht nur für eine
bestimmte Zeit oder einen
bestimmten Augenblick gewährt hat,
sondern für immer. „Der Ewige ist in
die Grenzen von Raum und Zeit
eingetreten, damit wir ihm „heute“
begegnen können. Die liturgischen
Texte der Weihnachtszeit helfen uns
zu verstehen, dass die von Christus
vollzogenen Erlösungstaten immer
aktuell sind und jede Person und alle
Menschen betreffen. Wenn wir bei
den Messfeiern hören oder
aussprechen: „Heute ist uns der
Heiland geboren“, dann benutzen
wir keinen leeren konventionellen
Ausdruck, sondern wir sagen damit
aus, dass Gott mir und jedem von uns
„heute“ die Möglichkeit anbietet, ihn



zu erkennen und aufzunehmen, so
wie es die Hirten in Bethlehem taten.
Dann kann er auch in unserem
Leben geboren werden und es mit
seiner Gnade und seiner Gegenwart
erneuern, erleuchten und
umwandeln.“[2]

Im Licht der liebevollen Vorsehung
Gottes für die gesamte Menschheit
und für jeden einzelnen Menschen
erhalten die Ereignisse des
verflossenen Jahres – Gesundheit
und Krankheit, Erfolge und
Niederlagen, glückliche und
schmerzliche Vorfälle, was wir gut
fanden und was uns weniger gut
schien – ihr wahres Gewicht. Wie
schön drückte das unser Gründer im
Punkt des Weges aus, wo er uns
auffordert, das Herz „viele Male
während des Tages in Dankbarkeit
zu Gott zu erheben. – Weil er dir dies
und jenes gibt. – Weil man dich
verachtet hat. – Weil du das
Notwendige hast, oder weil du es



nicht hast. Weil er seine Mutter, die
auch deine Mutter ist, so schön
gemacht hat. – Weil er die Sonne
geschaffen und den Mond und dieses
Tier und jene Pflanze. – Weil Er jenen
Menschen so beredt geschaffen hat
und dich so schwerfällig im Wort …
Sage ihm Dank für alles, denn alles
ist gut.“[3]

Sicher ist die Welt voll von
dramatischen Ereignissen und
Leiden, wie Naturkatastrophen, die
Tausende von Menschen das Leben
kosten, Brennpunkten von Krieg und
Gewalt, Krankheiten und Mangel am
Nötigsten an unzähligen Orten der
Welt, Zwietracht und Streitereien in
den Familien und unter den Völkern
… Und zu all dem kommt nun noch
die schwere Wirtschaftskrise, die
viele Länder trifft, so dass zahlreiche
Männer und Frauen ohne Arbeit
sind.



Doch selbst wenn der Verstand das
Warum dieser Situationen nicht
ergründen kann, so versichert uns
der Glaube, dass diese unsere Zeit
„schon in endgültiger und
unwiderruflicher Weise die freudige
und befreiende Neuigkeit von
Christus, dem Erlöser enthält. (…)
Weihnachten lässt uns in dem
bescheidenen und schwachen Körper
eines Kindes Gott wiederfinden. Ist
das nicht vielleicht eine Einladung,
die Gegenwart Gottes und seiner
Liebe, die uns das Heil schenkt, auch
in den kurzen und mühseligen
Stunden unseres Alltagslebens
wiederzufinden? Ist es nicht
vielleicht eine Einladung zu
entdecken, dass unsere menschliche
Zeit – auch in den schweren und
belastenden Augenblicken –
unablässig mit den Gnaden des
Herrn, ja mit der Gnade, die der Herr
selber ist, bereichert wird?“[4]



Meine Töchter und Söhne, erinnern
wir uns daher auch an die zahllosen
Wohltaten, die wir in den
vergangenen Monaten empfangen
haben, betrachten wir sie in der Stille
des Gebetes. Trotz unserer
persönlichen Kleinheit war es ein
Jahr mehr der Treue zu unserer
christlichen Berufung in der Kirche
entsprechend dem Geist des Werkes.
Und wir können noch weitere
Wohltaten aufzählen: die geistlichen
Früchte einer Arbeit, die Gott
aufgeopfert und als Dienst an den
anderen verrichtet wurde; die
Menschen, die sich dank des
Beispiels und des apostolischen
Wortes der Kinder Gottes dem Herrn
genähert haben oder ihn im Ablauf
ihres normalen Alltags entdeckt
haben; der Beginn der
kontinuierlichen Arbeit der Prälatur
in neuen Ländern und ihre Festigung
in anderen; der göttliche Ruf, ihm im
Opus Dei zu dienen, den der Herr an
viele Menschen auf der ganzen Welt



gerichtet hat; die tiefe innere
Erschütterung, die Bekehrungen, und
die Berufungen zur Ganzhingabe auf
einem der so verschiedenen
geistlichen Wege, die Gott anlässlich
des Weltjugendtages im August in
der Kirche erweckt hat … Und noch
weitere Wohltaten im persönlichen
Leben, in Familie und Gesellschaft,
die jeder entdecken kann und für die
er danken sollte.

Angesichts dieses Panoramas ohne
Grenzen können wir uns das Gebet
des hl. Josefmaria zu eigen machen,
das er besonders in seinen letzten
Lebensjahren immer wieder betete: 
Sancte Pater, omnipotens aeterne et
misericors Deus, Beata Maria
intercedente, gratias tibi ago pro
universis beneficiis tuis etiam
ignotis[5]; Heiliger Vater,
allmächtiger, ewiger und
barmherziger Gott; auf die
Fürsprache der seligen Jungfrau
Maria danke ich dir für alle deine



Wohltaten, auch für die, die ich nicht
kenne. Denn in der Tat sind die
Wohltaten, die uns nicht bewusst
geworden sind, zahlreicher als die
uns bekannten. Wer könnte die Male
zählen, die Gott in seiner väterlichen
Vorsehung uns aus Gefahren der
Seele und des Leibes errettet hat?
Wer könnte erschöpfend die Gnaden
aufzählen, die Maria uns in diesen
Monaten erlangt hat?

Daher ist es vom natürlichen wie
vom übernatürlichen Gesichtspunkt
her verständlich, dass wir uns um
eine konstante Haltung der
Dankbarkeit bemühen. Zu Beginn
eines neuen Jahres rief der hl.
Josefmaria oft dazu auf: „Ut in
gratiarum semper actione maneamus!
Verharren wir immer in der
Danksagung Gott gegenüber, Dank
für alles: für das, was gut scheint,
und für das, was schlecht scheint, für
das Süße und das Bittere, für das
Weiße und das Schwarze, für das



Kleine und das Große, für das
Wenige und für das Viele, für das
Zeitliche und das, was Ewigkeitswert
hat. Sagen wir Gott unserem Herrn
Dank für alles, was in diesem Jahr
geschehen ist, und in gewisser Weise
auch für unsere Untreuen, denn wir
haben sie erkannt und sie haben uns
dazu geführt, ihn um Verzeihung zu
bitten und den Vorsatz zu erneuern,
nie mehr untreu zu sein – ein
Vorsatz, der in unserer Seele viel
Gutes bewirken wird.“[6]

Richten wir nun unseren Blick auf
das beginnende Jahr. Wie viel Gutes
wird uns Gott bescheren, wenn wir
es an der Hand Mariens durchlaufen!
An diesem Tag, an dem die Kirche
feierlich ihrer Gottesmutterschaft
gedenkt, bitten wir unsere Mutter
darum.

Die Festtage dieser Wochen regen
uns an, in die Atmosphäre der ersten
Weihnacht einzutauchen. Vor der



Krippe haben wir bedacht, wie
liebevoll und aufmerksam Maria und
Josef mit dem Jesuskind umgegangen
sind, und unser eigenes Verhalten
überprüft gegenüber der eigenen
Familie, den Freunden, den Kollegen
und allen Menschen, die Gott auf die
eine oder andere Weise an unsere
Seite stellt. Für alle müssen wir eine
Leuchte auf dem Weg zu Christus
sein, wie es der Papst wünschte, als
er einige Gedanken zu den Lichtern
am Weihnachtsbaum äußerte. „Jeder
von uns möge ein wenig Licht in sein
Lebensumfeld tragen: in die Familie,
die Arbeit, die Stadtviertel, die
Länder, die Städte. Jeder sei ein Licht
für seinen Nächsten; er möge den
Egoismus hinter sich lassen, der oft
das Herz verschließt und dazu
verleitet, nur an sich selbst zu
denken; jeder schenke dem anderen
ein wenig Aufmerksamkeit, ein
wenig Liebe. Jede kleine Geste der
Güte ist wie ein Licht dieses großen
Weihnachtsbaums: zusammen mit



den anderen Lichtern können sie die
Dunkelheit auch der tiefsten Nacht
erleuchten.“[7]

Wenden wir diese Betrachtungen auf
unseren Alltag an, der so viele
Gelegenheiten bietet, sich für Gott
und die anderen einzusetzen. Sicher
sind wir unbedeutend und wissen es
auch; aber gerade deshalb lade ich
Euch mit unserem Gründer ein, vor
Gott willentlich klein zu werden,
damit unser himmlischer Vater und
unsere Mutter, die Jungfrau Maria,
sich in besonderer Weise um uns
sorgen. Dieser Entschluss ist mit dem
Wunsch verbunden, „den Hochmut
und eine falsche Selbstgenügsamkeit
aus uns verbannen; anerkennen,
dass wir aus uns allein nichts
vermögen, dass wir der Gnade
Gottes, der Kraft Gottes des Vaters
bedürfen, um unseren Weg zu
erkennen und auf ihm auszuharren.
Klein sein bedeutet, sich überlassen



wie die Kinder, glauben wie die
Kinder, bitten wie die Kinder“[8].

Der Umgang der kleinen Kinder mit
ihren Eltern – ihre Art, sich auf sie zu
verlassen, ihr Vertrauen, ihre
kühnen Bitten – kann uns als Vorbild
für unsere Beziehung zu Gott dienen,
denn es ist die grundlegende Haltung
des Christen. Wenn wir sie Tag für
Tag erneuern, dann sind wir auf dem
rechten Weg, ganz unabhängig von
den Erfolgen oder Misserfolgen, die
wir erleben können. Denken wir oft
darüber nach, ob wir mit Gott
zusammen unterwegs sind? Lassen
wir zu, dass er uns zu jeder Zeit
begleitet? Wie sprechen wir mit ihm
über alles, was wir Augenblick für
Augenblick erleben?

Wer wird da eine bessere
Lehrmeisterin sein als Maria? Als sie
die Verkündigung Gabriels hörte,
überließ sie sich völlig dem
göttlichen Willen – fiat mihi



secundum verbum tuum! – und sie
glaubte fest, dass sich erfüllen
würde, was der Herr ihr sagen ließ,
wie Elisabet vom Heiligen Geist
erleuchtet ausrief.[9] Später richtete
sie in Kana eine glaubensvolle Bitte
an ihren Sohn und trat so – sie haben
keinen Wein mehr – für das
Brautpaar ein. Dann gab sie den
Dienern den Rat, genau zu erfüllen,
was Jesus ihnen sagen würde: Was er
euch sagt, das tut![10]

In wenigen Tagen, am 9. Januar, ist
es hundertzehn Jahre her, dass der
hl. Josefmaria zur Welt kam. Nutzen
wir diesen Jahrestag, um uns
glaubensvoll an seine Fürsprache für
die Kirche und alle Menschen zu
wenden. Tragt ihm vor allem die
Bedürfnisse des Werkes, seiner
Töchter und seiner Söhne auf der
ganzen Welt vor, und betet weiter für
meine Anliegen. Ich habe Euch alle
in meinem Gebet beständig vor
Augen, besonders die, die Zeiten



größeren körperlichen oder
seelischen Leidens durchmachen.
Mit Worten des hl. Paulus versichere
ich Euch, dass es nur recht ist, dass
ich so über euch alle denke, weil ich
euch ins Herz geschlossen habe. (…)
Gott ist mein Zeuge, wie ich mich nach
euch allen sehne mit der herzlichen
Liebe, die Christus Jesus zu euch hat.
[11]

Es scheint mir auch angebracht, an
den übernatürlichen und
menschlichen Impuls, den aus dem
Glauben geborenen Optimismus, zu
erinnern, den der hl. Josefmaria
seinen Söhnen im Rundbrief vom 9.
Januar 1939 gab. Das war ein Jahr
nach seiner Ankunft in Burgos, und
er dachte bereits an das Wachstum
der apostolischen Arbeit des Werkes
nach dem Ende des spanischen
Bürgerkriegs, das sich damals
abzeichnete.



„Hindernisse? Um die äußeren
Hindernisse mache ich mir keine
Sorgen. Die werden wir zu nehmen
wissen. Ich sehe nur ein wirkliches
Hindernis: euren Mangel an
Kindschaft und an Brüderlichkeit,
sollte es dazu einmal in unserer
Familie kommen. Der Rest
(Knappheit, Schulden, Armut,
Schmach, Verleumdung, Lügen,
Undankbarkeit, Widerspruch der
Guten, Unverständnis und selbst
Verfolgung seitens der Obrigkeit) hat
keine Bedeutung, wenn man auf
einen Vater und auf Brüder
vertrauen kann, mit denen man
durch Christus, mit Christus und in
Christus verbunden ist. Kein
Kummer kann uns die süße Freude
unserer gesegneten Nächstenliebe
nehmen.“[12]

Mit der Kraft unseres Vaters und in
seinem Namen bitte ich Euch, die
Kindschaft und die Brüderlichkeit
feinfühliger zu leben. Wenn wir



diese Säulen unserer
übernatürlichen Familie nicht hegen
und pflegen, würden sich Risse im
Gebäude des Werkes bilden, deren
Bedeutung nicht zu unterschätzen
ist. Ich lege Euch auch ans Herz, was
er uns in den 50er Jahren sagte,
nämlich häufig das Oremus pro
unitate apostolatum zu beten, damit
wir es ohne Unterbrechung leben.

In Liebe und mit den besten
Wünschen für alle Geschenke, die
der Himmel Euch in diesem neuen
Jahr gewähren möge, segnet Euch 

Euer Vater

+ Javier

-----------------

[1] Hl. Augustinus, Predigt 185 (PL 38,
999)

[2] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 21.12.2011



[3] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 268

[4] Benedikt XVI., Predigt beim
Jahresabschlussgottesdienst,
31.12.2010

[5] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 15.9.1971

[6] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 25.12.1972

[7] Benedikt XVI., 7.12.2011

[8] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 143

[9] Lk 1, 38 und 45

[10] Joh 2, 3 und 5

[11] Phil 1, 7-8

[12] Hl. Josefmaria, Rundbrief,
Burgos, 9.1.1939; in A. Vázquez de
Prada, „Der Gründer des Opus Dei“,
Bd. 2, S. 373



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/brief-des-pralaten-januar-2012/

(27.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-januar-2012/
https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-januar-2012/

	Brief des Prälaten (Januar 2012)

