
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Februar 2011)

"Je näher der Mensch Gott ist,
desto näher ist er
notwendigerweise den
Menschen, seien sie nah oder
fern, " so schreibt Bischof
Echevarría in seinem Brief vom
Monat Februar.

08.02.2011

Wie zahllose Söhne und Töchter der
Kirche und viele andere Menschen in
der ganzen Welt haben wir mit
großer Freude die Nachricht von der
bevorstehenden Seligsprechung des



Dieners Gottes Johannes Pauls II. am
1. Mai aufgenommen. Dieser Tag, der
Gedenktag des hl. Josef, des
Arbeiters, fällt dieses Jahr mit dem
zweiten Ostersonntag zusammen,
dem Sonntag der göttlichen
Barmherzigkeit, die jener
unvergessliche Papst sehr verehrte.

Mir kam der Gedanke, dass die beste
Art und Weise, der Dreifaltigkeit für
dieses neue Geschenk an die Kirche
und die Menschheit zu danken, darin
besteht, mit neuem Schwung und
voller Freude den Weg der Heiligkeit
in den normalen Lebensumständen
wieder aufzunehmen, den wir vom
hl. Josefmaria gelernt haben und auf
den Johannes Paul II. im
Apostolischen Schreiben zum neuen
Jahrtausend als wichtigste
Herausforderung für alle Christen
ohne Ausnahme hingewiesen hat.
„Dieses Ideal der Vollkommenheit
darf man nicht falsch verstehen“,
sagte er, „als sei es eine Art



außerordentlichen Lebens, das nur
von einigen ‚Genies’ der Heiligkeit
geführt werden könnte. Die Wege
der Heiligkeit sind vielfältig und der
Berufung eines jeden angepasst. (…)
Es ist jetzt an der Zeit, allen mit
Überzeugungskraft diesen ‚hohen
Maßstab’ des gewöhnlichen
christlichen Lebens neu vor Augen zu
stellen. Das ganze Leben der
kirchlichen Gemeinschaft und der
christlichen Familie muss in diese
Richtung führen.“[1] Das gleiche
drückte er in der Bulle zur
Heiligsprechung unseres Vaters aus,
als er ihn den „Heiligen des
Alltags“[2] nannte.

Diese dringende Notwendigkeit
spiegelt sich in der Liturgie der
kommenden Sonntage im Jahreskreis
wider, an denen wir das 5. Kapitel
aus dem Matthäusevangelium lesen.
Vor zwei Tagen wurde der Abschnitt
der Seligpreisungen verkündet, mit
dem die Bergpredigt beginnt; und an



den kommenden Sonntagen werden
wir hören, welche Konsequenzen
dieser Aufruf zur Heiligkeit hat.
Christus erläutert sie so, dass allen
deutlich wird, wie durch seine Lehre
das Gesetz, das Gott Moses auf dem
Berg Sinai gab, zu seiner Fülle
gelangt. Am Ende dieses Kapitels
fasst er seine Lehren so zusammen: 
Ihr sollt also vollkommen sein, wie es
auch euer himmlischer Vater ist.[3]

Ohne Christus könnten wir dieses
Ziel nicht erreichen: sine me nihil
potestis facere[4] erklärt er selbst im
Johannesevangelium. Jeder muss in
Freiheit mitarbeiten und sich der
Gnade des Heiligen Geistes öffnen,
die uns besonders durch die
Sakramente zuteil wird, diesen
sichtbaren Zeichen, die die Güte und
Weisheit Gottes eingesetzt hat, um
seinen Geschöpfen nahe zu sein.
„Gott ist kein Gott, der fern ist, zu
fern und zu groß, um auch für
unsere Kleinigkeiten Sorge zu



tragen“, sagte Benedikt XVI. und fuhr
fort: „Eben weil er groß ist, kann er
sich auch um die kleinen Dinge
kümmern. Eben weil er groß ist, ist
die Seele des Menschen, desselben
Menschen, der für die ewige Liebe
geschaffen ist, nicht klein, sondern
groß und seiner Liebe würdig.“[5]
Dann bezog sich der Papst auf die
Reaktionen der Furcht vor der
Heiligkeit Gottes, denen wir im Alten
Testament begegnen, und fügte
hinzu, dass seit der Ankunft des
Messias auf der Erde „die Heiligkeit
Gottes nicht nur eine brennende
Kraft ist, vor der wir erschreckt
zurückweichen müssen; sie ist eine
Kraft der Liebe und daher eine
reinigende und heilende Kraft“[6].

Das Fest Maria Lichtmess, das wir am
2. Februar zusammen mit der
Darstellung Jesu im Tempel feiern,
erinnert uns an die Notwendigkeit,
uns von unseren Sünden zu reinigen,
denn das ist der erste und



unerlässliche Schritt auf dem Weg
zur Heiligkeit. Der hl. Josefmaria lud
uns ein, diese Szene aus dem
Evangelium, die wir im vierten
Geheimnis des freudenreichen
Rosenkranzes bedenken, wie jemand
zu betrachten, der sozusagen in
dieses Ereignis im Leben Mariens 
eintritt. Rufen wir uns ins
Gedächtnis, was unser Vater nach
der Erwähnung der Erzählung bei
Lukas schreibt: „Und diesmal bist du
es, mein Freund, der den Korb mit
den Turteltauben trägt. Siehst du?
Sie, die Unbefleckte, unterwirft sich
dem Gesetz, als ob sie der Reinigung
bedürfte.

Lehrt dich dieses Beispiel nicht, mein
törichtes Kind, das heilige Gesetz
Gottes trotz aller persönlichen Opfer
zu erfüllen?

Sich reinigen! Du und ich, wir
brauchen wirklich Läuterung! –
Sühne, und weit mehr als nur das:



die Liebe. Eine Liebe, die wie ein
glühendes Eisen den Schmutz von
unserer Seele wegbrennt, die wie ein
Feuer unsere armseligen Herzen mit
göttlichen Flammen entzündet.“[7]

Seit der erlösenden Menschwerdung
des Sohnes Gottes sind mehr als
zwanzig Jahrhunderte vergangen,
und leider ist die Sünde weiterhin in
der Welt präsent. Auch wenn
Christus sie durch seinen Tod am
Kreuz und seine glorreiche
Auferstehung besiegt hat, so hängt
doch die Anwendung dieser
unendlichen Verdienste auch von
unserer Mitwirkung ab. Jeder von
uns, geschaffen nach dem Bild und
Gleichnis Gottes, muss sich der Mühe
unterziehen, bei der Anwendung der
Erlösung mit Christus mitzuarbeiten,
um sich die Verdienste des Retters zu
eigen zu machen. Diesen Dienst
erwartet er besonders von denen, die
ihm in seiner heiligen Kirche ganz
aus der Nähe folgen und Mittel und



Werkzeug zur Rettung des ganzen
Menschengeschlechts sein wollen.
Versuchst Du, alles zu vermeiden,
was Dich von Gott trennt? Bewegt
Dich jeden Tag der Wunsch, noch
inniger mit Gott vereint zu sein?

„Die Erfahrung der Sünde darf uns
daher an unserer Sendung nicht
zweifeln lassen. Sicherlich können
unsere Sünden es erschweren,
Christus zu erkennen. Darum
müssen wir gegen unsere eigenen
Armseligkeiten ankämpfen und
Läuterung suchen. Dieses aber in
dem Bewusstsein, dass Gott uns in
diesem Leben keinen endgültigen
Sieg über das Böse verheißen hat,
sondern von uns Kampf fordert.
Sufficit tibi gratia mea (2 Kor 12, 9),
meine Gnade genügt dir, war die
Antwort des Herrn an Paulus, der
ihn darum bat, von dem
demütigenden Stachel befreit zu
werden.



Die Macht Gottes offenbart sich in
unserer Schwäche, und sie treibt uns
an, zu kämpfen und gegen unsere
Fehler anzugehen, obgleich wir
wissen, dass wir auf Erden niemals
einen gänzlichen Sieg erringen
werden. Das christliche Leben ist ein
dauerndes Beginnen und Wieder-
Beginnen, eine tagtägliche
Erneuerung.“[8]

Widerstehen wir in unserem
persönlichen Leben wirksam der
Sünde und ihren Folgen, gehen wir
mit echter Reue zum Sakrament der
Beichte, und tun wir es mit der
angebrachten Häufigkeit, in dem
Wissen, dass dieses Sakrament der
göttlichen Barmherzigkeit von
Christus nicht nur eingesetzt wurde,
um die schweren Sünden zu
vergeben, sondern auch, um unsere
Seele in der Stunde des Kampfes
gegen die Feinde unserer Heiligung
zu stärken. „So offenbart sich
Christus nicht trotz unseres Elendes,



sondern gewissermaßen durch unser
Elend, durch das Leben von
Menschen, die aus Fleisch und Lehm
sind: Er offenbart sich in unserem
Bemühen, besser zu werden, eine
Liebe zu verwirklichen, die danach
trachtet, rein zu sein, den Egoismus
zu beherrschen und uns den anderen
ganz hinzugeben, indem wir unser
Leben zu einem ständigen Dienst
werden lassen.“[9]

Vor Jahren, zu Beginn seines
Pontifikats, warnte Benedikt XVI. vor
einer heutzutage häufigen
Versuchung, die darin besteht,
irrtümlich zu meinen, „dass die
Freiheit, nein zu sagen,
hinabzusteigen in die Dunkelheiten
der Sünde und des Selber-machen-
Wollens zum wahren Menschsein
gehöre; dass man nur dann die ganze
Weite und Tiefe unseres
Menschseins, des wahren Wir-selbst-
Seins bis zum Letzten ausnützen
könne; dass wir diese Freiheit auch



gegen Gott auf die Probe stellen
müssen, um wirklich voll und ganz
wir selbst zu werden. Mit einem
Wort, so der Papst, wir meinen, dass
das Böse im Grunde genommen gut
sei, dass wir es, zumindest ein wenig,
brauchen, um die Fülle des Seins zu
erleben.“[10]

Wie sehr diese Gedankengänge
täuschen, die auch denen durch den
Kopf gehen können, die den Willen
Gottes erfüllen wollen, wird sofort
deutlich, wenn wir einen Blick in die
uns umgebende Welt werfen. Daher
sagte auch der Heilige Vater: „Wir
können sehen, dass es sich eben
nicht so verhält; dass vielmehr das
Böse den Menschen immer vergiftet,
ihn nicht erhöht, sondern ihn
erniedrigt und demütigt, ihn nicht
größer, reiner und reicher macht,
sondern ihm schadet und ihn kleiner
werden lässt.“[11]



In diesem Zusammenhang gewinnt
das Fest Unserer Lieben Frau von
Lourdes am 11. Februar eine
besondere Bedeutung. In jenem
Winkel der Pyrenäen erschien Maria
mehrere Male einem jungen
Mädchen und trug ihm auf, für die
Sünder zu beten und beten zu lassen.
Dann erst offenbarte sie ihre
Identität: Ich bin die Unbefleckte
Empfängnis; das heißt, sie ist das
Geschöpf, das vom ersten Moment
seiner Empfängnis an vor der
Erbsünde und jedem Makel einer
persönlichen Sünde bewahrt blieb,
und zwar aufgrund eines
besonderen göttlichen Privilegs,
welches sie würdig machte, die
Mutter Gottes zu werden. Bitten wir
diese große Fürsprecherin, sie möge
uns voller Erbarmen anschauen und
über die so erlösungsbedürftige Welt
die reichen Gnaden ausschütten, die
ihr Sohn für uns verdient hat.



Das Bemühen, immer in der Gnade
Gottes zu stehen, entfernt den
Christen nicht von seinen
Menschenbrüdern. Im Gegenteil, es
macht ihn empfänglicher für die
geistlichen und materiellen
Bedürfnisse der anderen und
schenkt ihm ein gutes Herz, das fähig
ist, mit allen mitzuleiden und sich
für alle einzusetzen. Je näher der
Mensch Gott ist, desto näher ist er
notwendigerweise den Menschen,
seien sie nah oder fern. „Das sehen
wir an Maria. Der Umstand, dass sie
ganz bei Gott ist, ist der Grund dafür,
dass sie auch den Menschen so nahe
ist. Deshalb kann sie die Mutter
jeden Trostes und jeder Hilfe sein:
Jeder kann es in seiner Schwachheit
und Sünde wagen, sich in jeder Art
von Not an diese Mutter zu wenden,
denn sie hat Verständnis für alles
und ist die für alle offene Kraft der
schöpferischen Güte.“[12]



Diese Überlegungen können uns
dazu dienen, intensiver und besser
die Gnaden zu nutzen, die uns Maria
– so hoffen wir – auch jetzt, da das
marianische Jahr zu Ende geht,
gewähren wird. Es findet seinen
Abschluss am 14. Februar, dem
Jahrestag zweier Eingriffe Gottes in
die Geschichte des Werkes. Beim
ersten Mal zeigte er dem hl.
Josefmaria, dass das Opus Dei auch
für Frauen war, und beim zweiten
Mal öffnete er ihm die Augen für die
mögliche Form der Inkardinierung
der ersten Priester im Werk. Machen
wir uns bereit, Gott unseren Dank
für seine Barmherzigkeit aus einem 
zerbrochenen und zerschlagenen
Herzen[13] darzubringen, das durch
den fruchtbaren Empfang des
Bußsakramentes gereinigt ist.
Beherzigen wir den Rat des hl.
Josefmaria: „Bitte Jesus, er möge dir
seine Liebe schenken: sie soll das
läuternde Feuer sein, das dein armes
Fleisch – dein armes Herz – verzehrt



und von irdischen Erbärmlichkeiten
reinigt … Wenn du dann von deinem
Ich befreit bist, wird Er allein dein
Herz erfüllen. Bitte Ihn um die Kraft
zur radikalen Abkehr von der
Tendenz, in den Dingen der Welt
aufzugehen. Die Liebe – und nur sie –
soll dein Leben tragen!“[14]

In diesem Monat gibt es mehrere
Jahrestage, an denen wir unser Herz
in beständiger Dankbarkeit zu Gott
erheben wollen: Ut in gratiarum
semper actione maneamus! Meine
Tochter, mein Sohn, denke daran,
dass das Werk Deines wie auch eines
jeden von uns ist.

Das Hochfest des hl. Josef, das tief in
der Kirche und im Opus Dei
verwurzelt ist, steht ebenfalls vor der
Tür. Gemäß einer alten und zugleich
neuen Tradition wollen wir an die
sieben Sonntage denken, die die
christliche Frömmigkeit der
Vorbereitung dieses Festes widmet.



Ich weiß noch, dass mich unser Vater
jedes Jahr bat, ihm die Schmerzen
und Freuden des heiligen
Patriarchen in sein Notizbuch zu
schreiben, damit er sie an jedem
dieser Sonntage betrachten konnte.
Er nutzte diese Andacht, um sich
besser auf das Fest dessen
vorzubereiten, von dem er mit
großer Liebe und Dankbarkeit als
von „meinem Vater und Herrn, den
ich so sehr liebe“ sprach.

Ich bin mit Euch allen nach Brüssel 
entwischt. Dort habe ich an der Hand
unseres Vaters sehen dürfen, wie das
Werk – einig und sicher – wächst;
und ich habe gedacht, dass es nicht
anders sein kann, wenn jeder von
uns Tag für Tag seiner Berufung
entspricht, und auch, weil wir von so
vielen Orten aus gerufen werden.
Hoffentlich kann man von
niemandem sagen, dass er angesichts
dieser Dringlichkeit gleichgültig
bleibt.



Wenden wir uns an Don Alvaro, der
am 19. Februar seinen Namenstag
feierte, und der jeden Tag eine große
apostolische Wirksamkeit entfaltete;
in seinem ganzen Leben interessierte
er sich für alle Menschen, und dieser
Eifer kennzeichnete auch seinen
Umgang mit allen, mit denen er
sprach.

Gestern hat mich der Heilige Vater in
Audienz empfangen; ich bin mit
Euch allen zu ihm gegangen und
habe ihm gesagt, dass wir, wie unser
Vater es uns gelehrt hat, nach dem
Grundsatz omnes cum Petro ad
Iesum per Mariam! leben wollen.
Für diese Hilfe hat er sich von
Herzen bedankt und allen seinen
Segen gegeben. Er rechnet also mit
Dir und mir; unterstützen wir ihn
daher in seinem Lehramt und
bleiben wir immer eng verbunden
mit ihm und seinen Anliegen. Lieben
wir den Papst aus ganzem Herzen!



Bevor ich diese Zeilen beende, bitte
ich Euch wiederum, alle meine
Anliegen vor Augen zu haben und sie
besonders Maria, der unbefleckt
Empfangenen, der Mutter der
Schönen Liebe, Mater Pulchrae
Dilectionis, anzuempfehlen.

-------------------[1] Johannes Paul II.,
Apost. Schreiben Novo Millennio
Ineunte, 6.1.2001, Nr. 31

[2] Johannes Paul II., Litterae
decretales zur Heiligsprechung von
Josemaría Escrivá, 6.10.2002

[3] Mt 5, 48

[4] Joh 15, 5

[5] Benedikt XVI., Homilie in der
Abendmahlsmesse, 13.4.2006

[6] Ebd.

[7] Hl. Josefmaria, Der Rosenkranz, 4.
freudenreiches Geheimnis



[8] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 114

[9] Ebd.

[10] Benedikt XVI., Homilie am
Hochfest der Unbefleckten
Empfängnis, 8.12.2005

[11] Ebd.

[12] Ebd.

[13] Ps 51, 19

[14] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 814

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/brief-des-pralaten-februar-2011/
(18.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-februar-2011/
https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-februar-2011/

	Brief des Prälaten (Februar 2011)

