
opusdei.org

Brief des Prälaten
(Dezember 2011)

Bischof Echevarria hält dazu
an, sich gut auf Weihnachten
vorzubereiten. Denn durch die
Menschwerdung und die
Geburt des Wortes, so drückte
es Benedikt XVI. einmal aus, „ist
die unendliche Entfernung
zwischen Gott und Mensch
überbrückt".

14.12.2011

Der Advent hat begonnen, der uns
einlädt, neue Hoffnung zu schöpfen.
Nicht eine vergängliche,



vorübergehende Hoffnung, sondern
eine vertrauensvolle Sicherheit, die
von Gott kommt. Diese freudige
Erwartung, ein Kennzeichen der
Wochen, die dem Weihnachtsfest
vorausgehen, „ist sicher die
Grundhaltung des Christen, der
fruchtbringend die erneuerte
Begegnung mit dem leben will, der
kommt, um unter uns zu wohnen:
Jesus Christus, der
menschgewordene Sohn Gottes“[1].

Am letzten Sonntag, haben wir in der
ersten Lesung der Messe Worte von
Jesaja gehört, die ihm der Schmerz
über die Lage des auserwählten
Volkes eingibt. Das Herz jener
Männer und Frauen war verhärtet,
sie hatten sich von Gott entfernt. Und
so wendet sich der Prophet an Gott
und bittet ihn, sie zu bekehren: Kehre
zurück um deiner Knechte willen, um
der Stämme willen, die dein Eigentum
sind. Reiß doch den Himmel auf, und
komm herab, so dass die Berge zittern



vor dir.[2] Auf die eine oder andere
Art und Weise ertönt dieser Ruf
häufig in diesen Wochen; und auch
wir wiederholen aus ganzem Herzen
gemeinsam mit der Kirche: Veni,
Domine, et noli tardare. Relaxa
facinora plebi tuae[3]; komm, Herr,
säume nicht; nimm die schweren
Bürden hinweg, die auf deinem Volke
lasten. Die Liturgie ihrerseits
versichert uns: Bald wird kommen
der Herrscher, der Herr. Sein Name
ist Immanuel, Gott mit uns.[4] Und so
ist es: „Der Heiland kommt, um das
Werk des Bösen und alles, was uns
noch von Gott fernhalten kann, zu
entmachten, um uns zum alten Glanz
und zur ursprünglichen Vaterschaft
zurückzuführen.“[5]

Wie oft haben wir schon mit dem
Herzen oder mit dem Mund gerufen: 
Veni, Domine Iesu[6]? Kosten wir
diesen Satz der Heiligen Schrift aus,
den die Liturgie auf die Erwartung
der Geburt Christi bezieht: Tauet, ihr



Himmel, von oben! Ihr Wolken, regnet
herab den Gerechten! Tu dich auf, o
Erde, und sprosse den Heiland hervor!
[7] Vor zweitausend Jahren öffnete
sich der Himmel für die Ankunft des
Retters, und dasselbe geschieht jeden
Tag, wenn sich uns Jesus in der
sakramentalen Gegenwart der
Eucharistie nähert. Jeder ist daher
aufgerufen, sein Herz weit zu öffnen,
damit es sich mit diesem göttlichen
Tau füllt, der uns Wirksamkeit
verleihen will. Und so bereiten wir
uns am besten auf das geistliche
Kommen Jesu Christi am
kommenden Weihnachtsfest vor,
wenn wir unseren Leib und unsere
Seele jeden Tag mit neuer Inbrunst
für den Empfang der Kommunion
bereiten. Wie lebst Du jeden
einzelnen dieser Tage? Verspürst Du
den starken Wunsch, die ganze
Menschheit möge den Herrn
aufnehmen? Nutzt Du den Anblick
der erleuchteten und geschmückten
Straßen, um dafür zu beten, dass die



Menschen Gott so empfangen, wie es
ihm gebührt?

Unser Vater riet uns, diese Wochen
zu nutzen, „um mit dem Herzen eine
Krippe für unseren Gott zu bauen.
Erinnert ihr euch daran, als ihr klein
wart? Mit welcher Freude haben wir
den Stall zu Bethlehem aufgebaut,
mit den Bergen aus Kork, mit den
winzigen Häuschen, und mit all den
Figürchen um die Krippe herum, wo
Gott geboren werden wollte!“[8] Der
Gedanke, den er anfügte, kann sehr
wohl für alle gläubigen Christen
gelten: „Ich weiß sehr wohl, dass
meine Töchter und Söhne um so
kleiner sind, je mehr die Zeit vergeht,
da das Opus Dei für erwachsene
Christen ist, die es verstehen, aus
Liebe zu Gott wie die Kinder zu
werden. Und so haben wir mit noch
mehr Liebe als in unseren
Kinderjahren die Krippe von
Bethlehem im Innersten unserer
Seele aufgebaut.“[9]



Die Betrachtung des
außergewöhnlichen Ereignisses, an
das uns diese Zeit erinnert, führt den
Papst zu der Überlegung, dass „die
Erfüllung des Wortes, die in der
Nacht zu Bethlehem beginnt,
zugleich unendlich größer und
weltlich gesehen geringer ist, als das
prophetische Wort ahnen ließ“[10].
Jesaja und alle Propheten konnten
nur erahnen, was Weihnachten
geschehen würde. Die Erfüllung
jenes Wortes enthält eine noch
größere, unermessliche Kraft, denn
durch die Menschwerdung und die
Geburt des Wortes „ist die
unendliche Entfernung zwischen
Gott und Mensch überbrückt. Gott
hat sich nicht nur herabgebeugt, wie
die Psalmen es beten; er ist wirklich
„herabgestiegen“, in die Welt
eingegangen, einer von uns
geworden, um uns alle an sich zu
ziehen“[11]. Andererseits ist alles in
tiefster Demut vor sich gegangen:
Dieser unendlich weise, allmächtige



und ewige Gott bietet sich uns als
wehrloses neugeborenes Kind dar,
das angewiesen ist auf menschliche
Arme, die es schützen, und auf
Herzen, die es wirklich lieben. Wir
müssen ihn wie Maria und Josef in
der Nacht von Bethlehem
empfangen: im Schweigen des
Gebetes, in unserer gelebten
Gegenwart Gottes im Laufe des
Tages, und beim Empfang der
Eucharistie. Die Sitte, in unseren
Häusern die Krippe aufzustellen, „ist
Ausdruck unserer Erwartung, dass
Gott uns nahe ist (…), sie ist auch
Ausdruck der Danksagung an ihn,
der die Menschennatur mit uns
teilen wollte, in der Armut und in der
Einfachheit“[12].

Wir bereiten uns auch auf das kurz
bevorstehende Fest der Unbefleckten
Empfängnis vor. Als Kinder erfüllt
sich unser Herz an diesem Festtag
mit besonderer Freude, weil sich in
Maria die Größe und die Demut ihres



Sohnes widerspiegeln, mit der er auf
die Erde herabstieg. Wie groß ist
Maria, die Reinste, die Ganz-Heilige,
das erhabenste Geschöpf. Ihre
Würde ist so erhaben, dass das
christliche Volk ihr zuruft: Größer als
du ist nur Gott! Und welche Demut
der Jungfrau aus Nazareth, denn sie,
die von Ewigkeit her erwählt war,
Mutter Gottes zu sein, sieht sich nach
ihren eigenen Worten als die Magd
des Herrn. Welche Lektionen müssen
wir beständig von unserer Mutter
lernen, meine Töchter und Söhne,
und ganz besonders jetzt, in diesen
Tagen vor ihrem Fest! Bitten wir sie,
dass wir sie nicht vergessen, dass wir
sie in die Tat umsetzen.

Mir kommt in den Sinn, dass der hl.
Josefmaria gerade in diesen Tagen
vor achtzig Jahren, im Jahr 1931,
einige Betrachtungen zu den
Geheimnissen des Rosenkranzes
niederschrieb, die seither unzähligen
Menschen geholfen haben, Wege des



beschaulichen Gebetes
aufzunehmen. Ich möchte Euch
vorschlagen, diese Andacht zu Ehren
der Gottesmutter während dieser
Tage mit mehr Ruhe und
Aufmerksamkeit zu verrichten.
Einmal gab unser Vater auf eine
Frage hin folgenden Ratschlag: „Der
Rosenkranz ist ein Gebet, das der
Jungfrau Maria sehr gut gefällt und
seit vielen Jahrhunderten im Leben
der Katholiken verwurzelt ist. Und
gleichzeitig führt es uns in die
Betrachtung der Geheimnisse des
Lebens Jesu und seiner Mutter ein.
Daher empfehle ich ihn aus ganzem
Herzen, auch als ein Gebet, das man
gemeinsam in der Familie beten
kann, obwohl ihr eure kleinen
Kinder nicht verpflichten solltet, ihn
zu beten. (…) Wenn sie mitmachen
wollen, dann sollen sie es tun; wenn
nicht, lasst sie in Ruhe; eines Tages
werden sie von allein kommen. Sie
müssen ihn freiwillig beten.“[13]



Aufgrund seiner hohen Achtung vor
der Freiheit der Gewissen fügte
unser Gründer hinzu, dass
hinsichtlich dieser wie auch aller
anderen Andachten jeder seinen
eigenen Weg gehen müsse. Daher
sagte er einmal: „Man kann ihn so
beten, wie ich es angeraten habe,
aber ich verpflichte niemanden
dazu, es in dieser konkreten Form zu
tun, denn man kann ihn auf
tausenderlei Weisen beten. Die
Seelen sind sich zwar ähnlich, aber
trotzdem hat jede von ihnen ihren
eigenen Weg. Folge dem, der dir liegt,
sei es beim Rosenkranz oder bei
anderen Gebeten. Wenn es dir gut
tut, dann versuche, die Gebete, aus
denen sich der Rosenkranz nach
Weisung der Kirche zusammensetzt,
ein wenig zu betrachten. Sprich die
Vaterunser und die Avemarias in
Ruhe. Und wenn du dich zerstreust,
dann versuche, dich wieder zu
sammeln. Auch wenn du die ganze
Zeit zerstreut gewesen bist, hast du



ihn gebetet; du hast damit der Mutter
Gottes ein Ständchen gebracht.“[14]

Im Advent stehen uns besonders die
freudenreichen Geheimnisse des
Rosenkranzes lebendig vor Augen,
vor allem in der letzten Woche, wenn
die Liturgie uns intensiver
unmittelbar auf Weihnachten
vorbereitet. Bemühen wir uns, sie
mit besonderer Intensität zu
betrachten. Um mir und Euch zu
helfen, schreibe ich Euch einen
Kommentar unseres Vaters zu diesen
Szenen ab.

„Denkt an die freudenreichen
Geheimnisse: Wir staunen angesichts
der Demut Jesu, der semetipsum
exinanivit formam servi accipiens; der
sich selbst erniedrigte und
Knechtsgestalt, unser Fleisch,
annahm. Ohne Sünde, aber dem
unseren gleich. Eine Demut, die ihn
wie alle anderen die notwendige Zeit



im Schoß seiner Mutter verbringen
lässt.

Wir betrachten die Mutter, die sich
demütigt und über die Berge Judäas
zu ihrer Verwandten Elisabeth geht.
Wir betrachten die wunderbare
Szene, in der sie das Magnificat singt
… und sind zutiefst gerührt.

Dann wird Jesus geboren; wie wir,
aber in äußerster Armut, außerhalb
seines Hauses, in einem verlorenen
Winkel der Erde. Non erat eis locus in
diversorio, denn es gab keinen Platz
für sie in der Herberge. Obwohl er
aus dem königlichen Geschlecht
Davids stammte, wollte er arm
geboren werden und arm leben. Und
in der Geschichte von den Vorfahren
Jesu, die die Evangelisten, vom
Heiligen Geist inspiriert, erzählen,
kommen einige Frauen vor, die nicht
gerade Vorbilder an Tugenden sind;
manch eine ist eher das Gegenteil.
Damit wir lernen, Liebe und



Verständnis zu haben und durch
Jesus die Menschen zu
entschuldigen.

Weiter sehen wir, wie Maria zum
Tempel geht um sich zu reinigen.
Und doch ist nur Gott noch reiner als
sie. Welches Vorbild der Demut! Und
wir, voller Stolz …

Am Ende, nach all diesen Szenen
voller Demut, quillt unsere Seele von
Großzügigkeit über, und wir wollen
uns den Dingen Gottes widmen, wie
es der Knabe Jesus getan hat, als sie
ihn nach drei Tagen der Suche im
Tempel wiederfinden. Das ist das
Thema des letzten Geheimnisses:
Wisst ihr nicht, dass ich in dem sein
muss, was meinem himmlischen
Vater gehört?“[15]

Die Novene zur Unbefleckten
Empfängnis ist ein Zeichen
kindlicher Zuneigung zu unserer
Herrin. Vergessen wir aber nicht,
dass „das, was wir von Maria



empfangen, viel wichtiger ist als das,
was wir ihr darbringen. Sie schenkt
uns nämlich eine Botschaft, die an
jeden von uns gerichtet ist (…). Und
was sagt uns Maria? Sie spricht zu
uns durch das Wort Gottes, das in
ihrem Schoß Fleisch geworden ist.
Ihre »Botschaft« ist nichts anderes
als Jesus: er, der ihr ganzes Leben ist.
Dank ihm und durch ihn ist sie die
Unbefleckte. Und so wie Gottes Sohn
für uns Mensch geworden ist, so
wurde auch sie, die Mutter, vor der
Sünde bewahrt – für uns, für alle, als
Vorwegnahme von Gottes Heil für
jeden Menschen.“[16]

Wenn wir persönlich mit Inbrunst
die Novene zur Unbefleckten
Empfängnis durchleben, bereiten wir
uns sehr gut auf Weihnachten vor.
Außerdem zeigt uns die Erfahrung,
dass diese Gewohnheit uns eine
weitere Gelegenheit zum
persönlichen Apostolat gibt. Maria
zieht die Menschen immer an sich



und führt sie zu Jesus. Versuchen
wir, beide Aspekte – den Umgang mit
Maria und den apostolischen Eifer –
miteinander zu verbinden, jetzt und
unser ganzes Leben lang. Betrachten
wir einige Worte unseres Vaters, die
sehr stark sind und unsere tägliche
Antwort herausfordern: „Die Welt ist
wie ein großer dürstender Mund, sie
hat Durst nach Christus, und wir
Christen sind das Wasser, das ihren
Durst stillen soll. Sie wartet auf uns.
Wo wirst du morgen sein, um dieses
Feuer und diese Liebe Christi an
andere weiterzugeben? Wenn du
jetzt nicht Hunger nach
Proselytismus hast, dann ist das ein
schlechtes Zeichen. Wir sind nur
gewöhnlicher Lehm, aber in den
Händen des göttlichen Meisters
werden wir den Augen der
Menschen, die blind sind und den
Glanz der Wahrheit nicht sehen,
Licht geben.“[17]



Im vergangenen Monat hat die
kontinuierliche Arbeit der Prälatur
in Sri Lanka begonnen. Sagen wir
Gott Dank, denn am Tag ihrer
Ankunft konnten Eure Brüder bereits
das Allerheiligste in der Kapelle des
neuen Zentrums aufbewahren – ein
Tabernakel mehr in diesem riesigen
asiatischen Kontinent! Der
unbefleckt empfangenen Jungfrau
Maria empfehle ich den Beginn
dieser Arbeit und alle apostolischen
Initiativen an, die wir mit ihrer
Fürsprache an so vielen Orten der
Welt auszubreiten trachten.

Meine Töchter und Söhne, die Seelen
erwarten uns, sie erwarten Dich.
Nehmen wir jeden Tag mit dem
tiefen Wunsch zu lieben, am
Messopfer teil. Am 3. Dezember 1937
konnte unser Vater nach den
Monaten der Religionsverfolgung in
Spanien zum ersten Mal wieder die
heilige Messe mit allen
Messgewändern feiern. Von ihm



selbst habe ich gehört, wie dankbar
er dem Priester von Andorra war,
der ihm das ermöglichte, und für den
er seitdem täglich betete.

Betet weiter für den Papst und seine
Anliegen, für seine Mitarbeiter in der
Leitung der Kirche und für die
geistlichen Früchte seiner Reise nach
Afrika vor wenigen Tagen. Und
vergesst auch nicht, Euch meine
Bittgebete an Gott zu eigen zu
machen, die – wie oft habe ich es
Euch schon gesagt – zahlreich sind
und zum Ziel haben, Gott alle Ehre
zu geben.

----------------------------- 

[1] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 22.12.2010

[2] Messbuch, Erster Adventssonntag,
Erste Lesung (B) (Jes 63, 17-19)



[3] Stundengebet, Erster
Adventssonntag, Ad Nonam,
Responsorium breve

[4] Messbuch, 21. Dezember, 
Eröffnungsvers (vgl. Jes 7, 14; 8, 10)

[5] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 22.12.2010

[6] Offb 22, 20

[7] Messbuch, Vierter
Adventssonntag, Eröffnungsvers (Jes
45, 8)

[8] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 25.12.1973

[9] Ebd.

[10] Benedikt XVI., Homilie in der
Christmette, 24.12.2010

[11] Ebd.

[12] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 22.12.2010



[13] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen,
17.11.1972

[14] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen, 9.10.1972

[15] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Familientreffen,
16.11.1967

[16] Benedikt XVI., Gebet an der
Mariensäule an der Piazza di Spagna
in Rom, 8.12.2010

[17] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 24.10.1942

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/brief-des-pralaten-
dezember-2011/ (27.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-dezember-2011/
https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-dezember-2011/
https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-dezember-2011/

	Brief des Prälaten (Dezember 2011)

