
opusdei.org

Brief des Prälaten
(August 2009)

In diesem Monat kommt der
Brief des Prälaten aus Mexiko.
Die Marienfeste im August sind
für ihn Anlass uns einzuladen,
die Muttergottes in ihrem
gewöhnlichen Leben in der
Nähe Jesu nachzuahmen.

05.08.2009

Assumpta est Maria in coelum, gaudet
exercitus angelorum[1] – mit Leib
und Seele ist Maria in den Himmel
aufgenommen und die Engel
nehmen Teil an ihrer Freude. Wir



und alle Christen lassen uns mit
Freude erfüllen, denn die Jungfrau
lebt in der Fülle Gottes, betrachtet
und liebt die Heiligste Dreifaltigkeit
in der Glorie des Himmels.

Wenn sich jetzt das Hochfest Maria
Himmelfahrt am 15. August nähert,
möchte ich Euch daran erinnern:
dieser große Festtag „drängt uns
dazu, den Blick zum Himmel zu
erheben. Doch es ist kein Himmel,
der aus abstrakten Ideen gemacht
wäre, und ebensowenig handelt es
sich um einen imaginären, von der
Kunst erschaffenen Himmel, sondern
es ist der Himmel der wahren
Wirklichkeit, die Gott selbst ist: Gott
ist der Himmel. Und er ist unser Ziel,
das Ziel und die ewige Wohnstatt,
von der wir herstammen und nach
der wir streben. (…) Es bietet uns die
Gelegenheit, zusammen mit Maria
die Höhen des Geistes zu erklimmen,
wo wir die reine Luft des
übernatürlichen Lebens atmen und



die authentischste Schönheit
betrachten, die Schönheit der
Heiligkeit.“[2] Wie und mit welchem
Eifer wenden wir uns an die
Gottesmutter, damit wir immer und
in allem mit übernatürlichem Sinn
leben? Bitten wir unsere Mutter
darum, dass in unseren Seelen ein
beschaulicher Geist heranwächst?

Die Worte Benedikts XVI., die ich
gerade wiedergegeben habe, sind
eine wirksame Einführung in das
Glaubensgeheimnis, das wir einmal
mehr betrachten dürfen. So schrieb
der hl. Josefmaria: „Es ist ein
Geheimnis der Liebe. Die
menschliche Vernunft muss hier
versagen. Allein der Glaube ist
imstande zu verdeutlichen, wie ein
Geschöpf zu einer so großen Würde
erhoben wurde: Zentrum der Liebe
zu sein, in der alles Wohlgefallen der
Dreieinigkeit zusammenfließt. Wir
wissen, dass wir vor einem
göttlichen Geheimnis stehen. Aber da



es um unsere Mutter geht, möchten
wir gerade hier mehr begreifen –
wenn man so sagen darf – als bei
anderen Wahrheiten unseres
Glaubens.“[3]Unser Vater schaut Gott
von Angesicht zu Angesicht, die
heiligste Menschheit Jesu Christi, die
Gottesmutter, die Engel und alle
Heiligen; wenden wir uns mit dem
ausdrücklichen Wunsch an ihn, er
möge uns vom Herrn das Licht
erwirken, um tiefer in die
Glaubenswahrheit über die
Gottesmutter einzudringen, um sie so
mehr zu lieben und zu verehren.

An erster Stelle möchte ich anregen,
dass wir die tägliche Antwort der
Jungfrau eingehend betrachten und
dass wir im persönlichen Gebet bei
den Schriftstellen des Evangeliums
verweilen, die von ihr sprechen;
auch wenn es nur wenige sind,
enthalten sie doch schon alle 
Magnalia, alle Größe, die der Heilige
Geist uns über die Gottesmutter und



unsere Mutter offenbaren wollte: Es
ist ein unermesslicher Reichtum, den
jeder einzelne – immer unter
Führung des Lehramtes entdecken
kann. Ich rate Euch, dass Ihr Euch
bemüht auch eine Abhandlung der
Mariologie mit dem Bemühen zu
lesen, um tiefer in die
unergründlichen Dinge
einzudringen, die in der Jungfrau der
Mächtige, dessen Name heilig ist,
getan hat[4]. Der Lobgesang des 
Magnifikat, der vom Heiligen Geist
inspiriert aus dem Herzen und über
die Lippen Marias hervorbrach, zeigt
sich für uns als die beste Schule, um
Maria kennenzulernen, um mit ihr
Umgang zu haben, um sie
nachzuahmen: Dieser Gesang ist „ein
Porträt, eine wahre Ikone Marias, in
der wir sie so sehen können, wie sie
ist“[5].

Blicken wir nun besonderes auf ihr
Leben des Gebetes. So finden wir sie
bei der Betrachtung des ersten



Geheimnisses des freudenreichen
Rosenkranzes vor: „Die Frau mit dem
liebenswerten Namen, Maria, ist ins
Gebet vertieft. Du kannst in jenem
Haus das sein, was du gern möchtest:
ein Freund oder Diener, ein
Neugieriger, ein Nachbar
…“[6]Versetzen wir uns entschieden
in die Szene hinein, um mit
Ernsthaftigkeit der Einladung
unseres Vaters zu folgen. Jeder von
uns sollte sich wirklich bemühen,
seinen Platz dort zu finden, wenn
wir täglich sowohl beim Engel des
Herrn als auch beim Beten des
Rosenkranzes uns das
Schlüsselereignis unserer
Heilsgeschichte vor Augen führen.
Wir können an die Jungfrau denken,
die sich beständig im Gespräch mit
Gott befindet als ihr der Erzengel die
göttliche Botschaft übermittelt.
Dasselbe geschieht im zweiten
lichtreichen Geheimnis: Die
vertrauensvolle Bitte, die die
Jungfrau mit einer Bemerkung auf



der Hochzeit zu Kana ausspricht,
erreicht, dass Jesus sein erstes
Wunder wirkt. In gewisser Weise
nimmt er damit seine Stunde vorweg
und die ersten Jünger ihres Sohnes
empfangen das Geschenk des
Glaubens, wie das Evangelium mit
wenigen Worten festhält: seine
Jünger glaubten an ihn[7].

Gerade Johannes, der
Lieblingsjünger, übermittelt uns
diesen Sachverhalt. Er offenbart uns,
dass die hl. Jungfrau, die bis zu
diesem Augenblick Fürsorge für
ihren Sohn während so vieler Jahre
des verborgenen Lebens in Nazareth
getragen hat, berufen war,
unmittelbar am Geheimnis der
Erlösung mitzuarbeiten. Diesen
göttlichen Wunsch erahnt man in der
Antwort Jesu Christi auf die Bitte
seiner Mutter: Was willst du von mir,
Frau? Meine Stunde ist noch nicht
gekommen.[8] Der Herr bezieht sich
auf das Kreuzesopfer. Wenn dieser



Augenblick kommt, wird er mit einer
menschlichen und übernatürlichen
Logik sich wünschen, dass sich seine
Mutter bei ihm als die neue Eva
einfindet, um so an der
Wiedergewinnung des
übernatürlichen Lebens für die
Seelen mitzuarbeiten. Wiederum
berichtet uns Johannes davon: Bei
dem Kreuz Jesu standen seine Mutter
und die Schwester seiner Mutter,
Maria, die Frau des Klopas, und
Maria von Magdala. Als Jesus seine
Mutter sah und bei ihr den Jünger, den
er liebte, sagte er zu seiner Mutter:
Frau, siehe, dein Sohn! Dann sagte er
zu dem Jünger: Siehe, deine Mutter!
Und von jener Stunde an nahm sie der
Jünger zu sich.[9]

Mit Worten des Papstes erinnerte ich
Euch daran, dass das Hochfest von
der Aufnahme Mariens in den
Himmel uns einlädt, die Augen zum
Himmel zu erheben. Dort ist die
endgültige Bleibe, auf die wir uns



ausrichten, ohne zu vergessen, dass
die Jungfrau Jesus Christus in seinem
erlösenden Leiden und Tod begleitet
hat, bevor sie selbst mit Leib und
Seele zur himmlischen Glorie
erhoben wurde. „Die neue Eva ist
dem neuen Adam im Leiden, in der
Passion, und so auch in der
endgültigen Freude gefolgt. Christus
ist die Erstlingsfrucht, aber sein
auferstandenes Fleisch ist nicht zu
trennen von dem seiner irdischen
Mutter, von Maria, und in ihr ist die
ganze Menschheit in die Aufnahme
zu Gott hineingenommen, und mit
ihr die ganze Schöpfung (…). So
entstehen der neue Himmel und die
neue Erde, in denen es keine Tränen,
keine Klage mehr geben wird, da
kein Tod mehr sein wird (vgl. Offb
21,1–4).“[10]

Die Mitarbeit der Jungfrau beim
Kreuzesopfer war einzigartig;
deswegen ehrt sie die Kirche „unter
dem Titel der Fürsprecherin, der



Helferin, des Beistandes und der
Mittlerin“, ohne dass dies „der
Würde und Wirksamkeit Christi, des
einzigen Mittlers“[11] etwas abträgt.
In solcher engster Mitarbeit am
Erlösungswerk begründet sich auch
der Titel eucharistische Frau, mit der
sie Johannes Paul II. in seiner letzten
Enzyklika bezeichnet hat. Die heilige
Eucharistie ist die sakramentale
Vergegenwärtigung des
Kreuzesopfers, da das, was sich auf
dem Kalvarienberg vollzogen hat, in
der Heiligen Messe gegenwärtig
wird. Und man kann nicht darüber
hinwegsehen, dass der Herr auf
Golgotha der Jungfrau die neue
Mutterschaft gezeigt hat. „Die Worte
Jesu Christi“, sagte Johannes Paul II.,
„fassen den authentischen Sinn im
Rahmen seiner Erlöseraufgabe
zusammen. Da sie im Augenblick des
Erlösungsopfers ausgesprochen sind,
sind sie von noch größerer
Bedeutung. Tatsächlich, nach dem
Wort Jesu zu seiner Mutter, fügt der



Evangelist einen bedeutungsvollen
Einschub hinzu: ‚Als Jesus wusste,
dass alles erfüllt war …’ (Joh 19,28),
so als ob er unterstreichen wollte,
dass sein Opfer seinen Höhepunkt
erreichte, als er seiner Mutter
Johannes und in ihm alle Menschen
anvertraute, für die sie sich zur
Mutter im Werk der Erlösung
verwandelte.“[12]

Die Jungfrau befindet sich in jeder
heiligen Messe auf geheimnisvolle
Weise neben dem Altar gegenwärtig,
auf dem sich das unblutige
Kreuzesopfer vollzieht. „In diesem
unauslotbaren Geheimnis“, schreibt
unser Vater, „bemerkt man, wie
hinter einem Schleier, das reine
Angesicht Marias: Tochter Gottes des
Vaters, Mutter Gottes des Sohnes und
Braut Gottes des Heiligen
Geistes.“[13]Das ist die fest
Überzeugung der Kirche, wie es in
einem der Gebete zum Ausdruck
kommt, das die Liturgie der Kirche



den Priestern anrät, um sich auf die
Feier des Heiligen Opfers
vorzubereiten: Heiligste Jungfrau
Maria, Mutter der Frömmigkeit und
der Barmherzigkeit (…) ich wende
mich an deine Liebe, damit du, so wie
du neben deinem ans Kreuz gehefteten
Sohn gestanden hast, auch neben mir,
einem armen Sünder, und neben allen
Gläubigen stehst, die wir hier und in
der ganzen Kirche an jenem göttlichen
Opfer teilnehmen werden.[14]
Wendest Du Dich wie ein Kind jeden
Tag an sie, bevor Du die Heilige
Messe feierst oder daran teilnimmst?

Die heilige Jungfrau verstand es, von
Bethlehem bis zum Golgotha den
Jüngern des Herrn – Männern und
Frauen – Christus zu zeigen und zu
Christus zu führen: Wenn Johannes,
Maria aus Magdala, Salome und die
anderen Frauen, wie das Evangelium
aufführt, tapfer neben dem Kreuz
Jesu ausharrten und später Zeugen
seiner Auferstehung waren, so



verdankten sie das dem Umstand,
dass sie sich in jenen Stunden nicht
von Maria trennten und sie in ihr
Haus – in jedem Winkel ihres
geistlichen Weges – aufnahmen,
nachdem Christus sie auf dem
Kalvarienberg seiner Mutter
anvertraut hatte.

Meine Töchter, meine Söhne: Sie, die
ganz von Gott ist, eucharistische Frau
und Lehrmeisterin des Gebetes,
möchte, dass wir Umgang mit ihr
pflegen. Bitten wir sie, dass sie uns
anleitet, uns mit ganzem Herzen und
mit ganzer Seele in Jesus Christus zu
verlieben, um ihm in den jeweiligen
Augenblicken und Situationen
antworten zu können. Ein großes
Geheimnis der Liebe steht uns am
Fest der Aufnahme Mariens in den
Himmel vor Augen: „Christus hat den
Tod mit der Allmacht seiner Liebe
besiegt. Nur die Liebe ist allmächtig.
Diese Liebe hat Christus dazu
gedrängt, für uns zu sterben und so



den Tod zu besiegen. Ja, nur die
Liebe lässt in das Reich des Lebens
eintreten! Und Maria ist dem Sohne
folgend eingetreten, vereinigt mit
seiner Herrlichkeit, nachdem sie mit
seinem Leiden verbunden war. Sie
ist mit unaufhaltsamer Stärke
eingetreten und hält nun nach sich
den Weg für uns alle offen. Und
dafür rufen wir sie heute an: »Tor
des Himmels«, »Königin der Engel«
und »Zuflucht der Sünder«.“[15]

Beten wir Wort für Wort, mit
wachsender Ehrfurcht und
Frömmigkeit die Litanei und die
anderen Mariengebete, das
Gegrüßet-seist-du-Maria, das Salve,
den Rosenkranz und die Stoßgebete,
die unsere kindliche Liebe uns
eingibt. Denn „Maria, die Jungfrau
ohne Makel, hat den Sündenfall Evas
wiedergutgemacht: sie hat mit ihrem
unbefleckten Fuß der Höllenschlange
den Kopf zertreten.“[16] Unser Vater
war und ist ein großer



Marienverehrer. Zusammen mit ihm
staunen wir noch mehr: „Der Vater,
der Sohn und der Heilige Geist
krönen sie als die Herrin des
Universums.

Und die Engel huldigen ihr als ihre
Gefolgsleute … und die Patriarchen
und die Propheten und die Apostel …
und die Märtyrer und die Bekenner
und die Jungfrauen und alle Heiligen
… und alle Sünder und du und
ich.“[17] Verhalten wir uns ebenso?

Unser Vater pflegte in Briefen und
anderen Dokumenten unserer
Familie mit dem Namen Mariano zu
unterschreiben. Treten wir also in
diese marianische Schule ein und
ahmen wir unseren Vater in seiner
liebevollen Verehrung der
Gottesmutter nach. Wir sind wie
kleine Kinder, die in jedem
Augenblick der Fürsorge unserer
Mutter bedürfen.



Maria hat sich außerdem von Anfang
an immer als Mutter des Opus Dei
gezeigt. Das Werk hat sich unter
ihrem Schutzmantel entwickelt: Sie
ist uns vorausgegangen, hat uns
begleitet und ist allen Schritten in
der Geschichte unserer Familie und
unserem persönlichen Wallfahren
von nahem gefolgt. Im Monat August
erinnern wir uns an einige dieser
Augenblicke: Die Weihe des Werkes
an das unbefleckte Herz Mariens in
Loreto am 15. August 1951; am 23
August 1971 die Einladung, die
göttliche Barmherzigkeit am Thron
der Gnade, der Maria ist, anzuflehen
… und so viele andere Eingriffe der
Himmelskönigin und der Königin der
Erde, die man jetzt gar nicht alle
aufzählen kann.

In diesen Tagen befinde ich mich in
Mexiko. Ich bin gekommen, um an
der Weihe der Kirche teilzunehmen,
die man zu Ehren unseres Vaters in
Mexiko-Stadt gebaut hat. Mit jedem



einzelnen von Euch sage ich Gott
Dank, weil ich auf diese Weise in
Erinnerung an die Reise unseres
Vaters 1970 vor der Muttergottes von
Guadalupe in der Villa beten konnte.
Einige der Anliegen, die damals das
Herz unseres Vaters erfüllten, sind
ganz aktuell geblieben. Andere
haben sich Dank der Fürsprache
unserer Mutter erfüllt. Noch einmal,
ich bin im Namen aller, die im Werk
sind oder im Laufe der Jahrhunderte
sein werden, und mit unserem
täglichen und persönlichen
Verliebtsein in Jesus Christus
hergekommen, um für die Kirche, für
den Papst und seine Mitarbeiter,
besonders im Priester-Jahr für die
Bischöfe und die Priester, für das
Werk und das ganze christliche Volk
zu beten. In meinem Gedächtnis
halte ich jene Eingebung lebendig
wach, die unseren Vater im August
1970 so sehr beeindruckte und die er
uns anschließend, sichtbar bewegt,
sofort mitteilte. Wir sahen, wie es ihn



dazu drängte beharrliche zu beten.
Der Herr drückte jene Worte – clama,
ne cesses![18] – tief in seine Seele ein,
und es ist mein Wunsch, dass sie in
unsere Frömmigkeit und in unser
Tun Einlass finden.

Begleitet mich besonders am 15.
August in meinen Anliegen, wenn
wir die Weihe an das liebenswerte
Herz Mariens erneuern. Führen wir
uns deutlich jene Empfehlung
unseres Vaters vor Augen: „Adeamus
cum fiducia ad thronum gloriae, ut
misericordiam consequemur (vgl.
Hebr 4,16). Habt das in diesen
Augenblicken – und später – sehr vor
Augen. Ich würde sagen, es handelt
sich um einen göttlichen Wunsch:
Legen wir unser persönliches
inneres Leben in diese Worte hinein,
die ich euch gerade genannt habe.
Manchmal werdet ihr sie im der
Tiefe eurer Seele ohne Lärm hören,
wenn ihr es am wenigstens erwartet.



Adeamus cum fiducia: ich wiederhole,
wendet euch mit ganzem Vertrauen
an das liebenswerte Herz Mariens,
die unsere Mutter und Mutter Jesu
ist; und mit ihr, der Mittlerin aller
Gnaden, an das heiligste und
barmherzige Herz Jesu Christi, auch
hier mit Vertrauen; leistet ihm Sühne
für so viele Beleidigungen. Niemals
sollte auch ein Wort der echten
Zuneigung fehlen: wenn ihr arbeitet,
betet und euch erholt. Selbst bei
einem Tun, was weniger wichtig
erscheint: wenn ihr Zerstreuung
sucht, wenn ihr euch eine
Begebenheit erzählt, wenn ihr etwas
Sport treibt … in einem Wort: mit
unserem ganzen Leben. Legt in alles
ein übernatürliches Fundament und
einen innigen Umgang mit Gott
hinein.“[19]

----------------------------------



[1] Römisches Missale, Mariä
Aufnahme in den Himmel, Ruf vor
dem Evangelium.

[2] Benedikt XVI., Predigt am
Hochfest Maria Himmelfahrt, 15. 8.
2008.

[3] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 171

[4] Lk 1,49

[5] Benedikt XVI., Ansprache an
Maria Himmelfahrt, 15. 8. 2005.

[6] Hl. Josefmaria, Der Rosenkranz,
erstes freudenreiches Geheimnis.

[7] Joh 2,11.

[8] Ebda. 4.

[9] Joh 19,25-27

[10] Benedikt XVI., Ansprache Maria
Himmelfahrt, 15. 8. 2008.



[11] II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Lumen gentium, Nr. 62.

[12] Johanes Paul II., Ansprache bei
der Generalaudienz, 23. 4. 97.

[13] Hl. Josefmaria, La Virgen del
Pilar, veröffentlicht in: Libro de
Aragón, Saragossa 1976.

[14] Römisches Missale, Gebete zur
Vorbereitung der Hl. Messe.

[15] Benedikt XVI., Ansprache an
Maria Himmelfahrt, 15. 8. 2008.

[16] Hl. Josefmaria, Der Rosenkranz,
fünftes glorreiches Geheimnis.

[17] Ebda.

[18] Jes 58,1

[19] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Beisammensein, 9.9.1971.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/brief-des-pralaten-august-2009/

(13.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-august-2009/
https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-august-2009/

	Brief des Prälaten (August 2009)

