
opusdei.org

Brief des Prälaten
(April 2011)

Bischof Echevarria bringt seine
Hoffnung zum Ausdruck, das
die Seligsprechung von Papst
Johannes Paul II. wie ein Hauch
des Heiligen Geistes ist, "damit
viele Menschen eine tiefe
Bekehrung und eine neue Nähe
zu Gott erleben".

11.04.2011

Sicher schätzen wir immer den
außerordentlichen Reichtum, den die
Kirche uns mit Gottes Wort anbietet.
Tun wir es gerade auch in der



Fastenzeit, da es uns hilft, unsere
seelischen Energien zu erneuern und
auf dem Weg zum Osterfest konstant
voranzugehen. „Wenn wir es
betrachten und verinnerlichen, um
es tagtäglich zu leben“, schrieb der
Papst, „lernen wir eine kostbare und
unersetzbare Form des Gebetes
kennen. Denn das aufmerksame
Hören auf Gott, der unaufhörlich zu
unserem Herzen spricht, nährt den
Weg des Glaubens, den wir am Tag
der Taufe begonnen haben.“[1]

Auf diesem Pilgerweg führt uns
Christus, unser Herr. Mehr noch, er
selbst sagt uns: Ich bin der Weg und
die Wahrheit und das Leben.[2] Der
hl. Augustinus schreibt in einem
Kommentar zu diesem Abschnitt des
Johannesevangeliums: „Es heißt
nicht: ‚Bemühe dich, den Weg zu
finden, damit du zur Wahrheit und
zum Leben gelangst’; nein, sicher
nicht. Steh auf, du Schläfer! Der Weg
selbst ist zu dir gekommen und hat



dich vom Schlaf aufgeweckt, wenn
du denn wirklich erwacht bist. Steh
also auf und geh!“[3]

Die letzten Wochen der Fastenzeit
sind eine gute Gelegenheit, die
Vorsätze, die wir zu Beginn dieser
Tage gefasst hatten, zu überprüfen
und den ehrlichen Wunsch zu
erneuern, gut vorbereitet in die
Karwoche und das Osterfest
einzutreten. Vielleicht können wir
uns des Leitfadens der
Evangelientexte bedienen, die wir in
den nächsten Sonntagen in der
Messe hören werden, wie es auch
Benedikt XVI. in seiner diesjährigen
Botschaft tut. Es kann ebenfalls
nützlich sein, uns auf andere
Jahrestage und Ereignisse dieser
Wochen einzustimmen,
beispielsweise auf den sechsten
Todestag von Johannes Paul II. am 2.
April und seine Seligsprechung am 1.
Mai.



Der Jahrestag des Hinübergangs von
Johannes Paul II. erinnert uns an das
Beispiel der Treue zu Gott, das der
Heilige Vater der Kirche und der
Welt gegeben hat. Der tiefe Eindruck,
den sein heiliger Tod in der ganzen
Welt hinterlassen hat, ebenso wie der
außergewöhnliche Zustrom von
Menschen aller Altersstufen und
besonders junger Menschen, die
damals nach Rom kamen, um vor
seinem Leichnam zu beten, waren
ein leuchtendes Zeichen dafür, dass
der Glaube in vielen Menschen
lebendig ist, auch wenn er
manchmal unter einer Schicht von
Gewöhnung, von Routine und selbst
von Sünde verborgen ist. Aber wie
an jenen unvergesslichen Tagen im
April 2005 genügt ein Hauch des
Heiligen Geistes, damit viele
Menschen eine tiefe Bekehrung und
eine neue Nähe zu Gott erleben.

Kurze Zeit später, am 19. April,
wiederholte sich die gleiche



übernatürliche Reaktion anlässlich
der Wahl Benedikts XVI. zum Papst.
Damals waren wir staunende,
überzeugte und dankbare Zeugen
dessen, was der Heilige Vater in der
Messe zu Beginn seines Pontifikats
mit Nachdruck betonte: „Die Kirche
lebt!“ Und wahrhaftig, es ist nicht
möglich, dass sie untergeht, auch
wenn sie manchmal zu schwanken
scheint, denn der Tröster steht ihr
bei und ihr Haupt ist der
auferstandene und verherrlichte
Christus, der König der gesamten
Schöpfung.

Diese Glaubensgewissheit ist der
unzerstörbare Fels unserer Hoffnung
und unseres übernatürlichen
Optimismus. „Gott, unser Vater – ein
liebender Vater, der uns wie seinen
Augapfel hütet (Dt 32,10), wie es in
der Heiligen Schrift zu unserem
besseren Verständnis so einprägsam
heißt –, Gott hört nicht auf, die von
seinem Sohn gestiftete Kirche durch



den Heiligen Geist zu heiligen.“[4]
Das sind Worte des hl. Josefmaria,
die uns Trost und Sicherheit geben
trotz der Hindernisse, die sich dem
pilgernden Gottesvolk auf allen
Ebenen entgegenstellen. „Doch habt
Vertrauen,“ fuhr er fort, „denn die
heilige Kirche ist unzerstörbar. (…)
Aber auch wenn wir auf mehr
Feigheit als Mut hinweisen müssten,
so bliebe doch noch – deutlich und
unleugbar, mag sie auch den Sinnen
verborgen bleiben – die mystische
Wirklichkeit des Leibes Christi: unser
Herr selbst, das Wirken des Heiligen
Geistes, die liebevolle Gegenwart des
Vaters.“[5]

Die bevorstehende Seligsprechung
von Johannes Paul II. ist meiner
Ansicht nach ein weiteres Zeichen
der Heiligkeit des mystischen Leibes
Christi, der erneuernden Kraft des
Heiligen Geistes und der
Barmherzigkeit Gottes, des Vaters,
mit einem Wort, der Liebe der



Heiligsten Dreifaltigkeit zur Kirche,
die sie nie verlässt. Ich bitte Gott
darum – gleichzeitig bin ich fest
davon überzeugt –, dass die
Erhebung dieses heiligen Papstes zur
Ehre der Altäre in der Welt und der
Kirche eine Welle des Glaubens, der
Liebe und der Dankbarkeit unserem
Herrn gegenüber und der
vertrauensvollen Zustimmung zu
unserer Mutter, der Kirche,
hervorrufen wird. Es hat mich
immer besonders berührt, dass
Johannes Paul II. sich ähnlich wie
der hl. Josefmaria in seiner
Verkündigung ausdrückte, wenn er
über die Treue sprach und sagte, ein
unerlässliches Erfordernis dieser
Loyalität sei „die Kontinuität“ durch
viele Jahre hindurch.

Bereiten wir uns also auf Ostern vor,
wie ich es zu Beginn dieses Briefes
anregte, und betrachten wir in
unserem persönlichen Gebet die
Evangelientexte der Liturgie dieser



Wochen. Prüfen wir uns auch mit
Mut, um zu sehen, ob wir Christus
aus der Nähe begleitet haben und
weiter begleiten, ob wir auf ihn
hören und das, was er uns sagt, auch
in die Tat umsetzen, ob wir ihn
wirklich nie allein lassen wollen.

Am vierten Fastensonntag lesen wir
die Szene von der Heilung des
Blindgeborenen, in der sich Christus
als das Licht des Lebens offenbart. Er
strich dem Blinden etwas Teig aus
Staub und seinem göttlichen Speichel
auf die Augen und sagte zu ihm: Geh
und wasch dich in dem Teich
Schiloach! Schiloach heißt übersetzt:
Der Gesandte. Der Mann ging fort und
wusch sich. Und als er zurückkam,
konnte er sehen.[6] Danach
überliefert uns der Evangelist den
Dialog zwischen Jesus und diesem
Mann. Jeder von uns sollte die Frage
Jesu an den Blinden als an ihn
persönlich gerichtet betrachten: 
Glaubst du an den Menschensohn?[7]



Glaubst Du wirklich – also nicht nur
mit dem Verstand, sondern mit dem
Herzen und dem Willen, mit Deinem
ganzen Sein –, dass Christus dein
Erlöser ist, dass er der
menschgewordene Sohn Gottes ist,
der für Dich und für mich gestorben
und auferstanden ist? Dieses
Glaubensbekenntnis, das wir in der
Osternacht feierlich erneuern,
verpflichtet uns, es betrifft unser
ganzes Leben und lässt keinen Raum
für egoistische Pläne oder den
Rückzug in das eigene enge Ich.
Versuchen wir, ohne zu zögern und
voller Freude auf jene Pläne zu
verzichten, die, auch wenn sie klug
überlegt sind, keinen Platz haben in
dem einzigartigen PLAN, den Gott für
jeden von uns hat. Machen wir uns
die Mühe, darüber nachzudenken,
wie wir anderen helfen können, ihre
Augen dem Licht Gottes zu öffnen;
und bitten wir Gott demütig um die
Gnade des Glaubens für uns selbst
und für die anderen.



Am darauffolgenden Sonntag, dem
fünften Fastensonntag, hören wir die
Geschichte von der Auferweckung
des Lazarus. Jesus wirkt ein
beeindruckendes Wunder, das ein
beredter Beweis für seine
Göttlichkeit ist; denn wer kann
einem schon länger Verstorbenen
das Leben zurückgeben, wenn nicht
Gott allein? Der Meister ruft uns wie
Marta, der Schwester des Lazarus,
zu: Ich bin die Auferstehung und das
Leben. Wer an mich glaubt, wird
leben, auch wenn er stirbt, und jeder,
der lebt und an mich glaubt, wird auf
ewig nicht sterben. Glaubst du das?
[8]Und jene Frau zögert nicht, trotz
der offensichtlichen und
unangenehm spürbaren Beweise
dafür, dass ihr Bruder wirklich tot
ist, ihren Glauben an den Gott des
Lebens und des Todes zu bekennen: 
Ja, Herr, ich glaube, dass du der
Messias bist, der Sohn Gottes, der in
die Welt kommen soll.[9] Und das
Wunder geschieht. Solche Wunder



werden auch in unserem Leben und
in dem vieler anderer, die wir auf
ihrem Weg zu Jesus begleiten wollen,
geschehen, wenn uns nur der Glaube
nicht fehlt. Der hl. Josefmaria sagte
daher: „Gib nie die Hoffnung auf. Tot
und schon in Verwesung war
Lazarus:»Iam foetet, quatriduanus
est enim« – er riecht schon, denn er
ist schon vier Tage im Grabe, sagt
Marta zu Jesus. Wenn du die
Eingebung Gottes hörst und sie
befolgst – »Lazare, veni foras!« –
Lazarus, komm heraus! – dann
kehrst du zum Leben zurück.“[10]

Mit dem Klarblick, den Gott ihm
schenkte, um den geistlichen Sinn
der Heiligen Schrift zu ergründen,
lud unser Gründer uns häufig ein,
diese Szene genau zu betrachten.
1964 sagte er einer kleinen Gruppe
von Leuten in einer Betrachtung:
„Beim Gedanken an die Freude jener
Familie, jener Zeugen des Wunders,
beim Gedanken an die Freude Jesu



selbst, dessen Herz jubelte, weil die
anderen glücklich waren – so wie er
weinte, als er die Tränen von Marta
und Maria sah –, kam mir das
Stoßgebet in den Sinn, das wir so oft
sagen: omnia in bonum! (vgl. Röm 8,
28), alles gereicht zum Guten. Auch
das Leiden, wenn wir es nicht töricht
pflegen oder es mit unserer
komplizierten Phantasie erfinden.
Was auch immer in unserem Leben
geschehen mag, wenn wir uns den
Händen Gottes überlassen, finden
wir Frieden und Kraft, denn seine
Gnade macht uns zu wirksamen
Werkzeugen.“[11]

Mit dem Palmsonntag, gegen Ende
der Fastenzeit, beginnt die
Karwoche. Er ist wie das Tor, das
sich uns zu diesen für die Geschichte
der Erlösung entscheidenden Tagen
öffnet. Am Morgen des
Gründonnerstag konzelebriert der
Bischof mit seinen Priestern unter
der Teilnahme eines Teils des



Gottesvolkes die heilige Messe. Im
Laufe dieser Messe werden die
heiligen Öle geweiht, die dazu dienen
werden, Altäre zu weihen, die
Katechumenen, die durch die Taufe
gleichsam zu Altären im Dienst an
Gott werden, zu salben, und das
Sakrament der Krankensalbung zu
spenden. Auch das Chrisam wird
geweiht, das die Materie des
Firmsakraments darstellt, das den
Getauften die Volljährigkeit in
Christus schenkt. Während dieser
Feier erneuern die Priester ihre
priesterlichen Versprechen vom Tag
ihrer Weihe. Alle Glieder des
priesterlichen Volkes, Amtsdiener
und Laien, sind bei dieser
liturgischen Feier in geheimnisvoller
Weise versammelt. Welch guter
Moment, um Jesus, den Ewigen
Hohenpriester, noch eindringlicher
zu bitten, es möge viele heilige
Priester geben, und auch die
gläubigen Laien – Männer wie
Frauen – mögen ernsthaft um die



Heiligkeit in ihrem eigenen Stand
ringen!

Am Abend gedenken wir in der
Messein Cena Domini in besonderer
Weise der Einsetzung der Eucharistie
und des Priestertums. Das Heute der
sakramentalen Vergegenwärtigung
des österlichen Geheimnisses, das 
Heute des Kreuzes, das der Herr
beim Letzten Abendmahl
vorwegnimmt, wird in jeder
Eucharistiefeier gegenwärtig, am
Gründonnerstag jedoch auf ganz
außerordentliche Weise. Lassen wir
uns innerlich von der zeitlosen
Aktualität des Opfers auf dem
Kalvarienberg ergreifen, besonders
in dieser Messe in Cena Domini. An
diesem Tag legt der Römische Kanon
vor der Wandlung dem Priester
Worte in den Mund, die nur diesem
Hochfest zugehörig sind: Am Abend,
bevor er für unser Heil und das Heil
aller Menschen das Leiden auf sich
nahm – das ist heute –, nahm er das



Brot in seine heiligen und
ehrwürdigen Hände …[12]

Bitten wir die Heiligste Dreifaltigkeit,
dass wir uns dieses Übermaßes der
Liebe Christi immer bewusst sind. Er
hat nicht nur einmal sein Leben am
Kreuz hingegeben, sondern die
Eucharistie und das Priestertum
einsetzen wollen, damit wir bis zu
seiner glorreichen Wiederkunft am
Ende der Zeiten immer und überall
in wirkliche, lebensspendende
Berührung mit seinem
Erlösungsopfer kommen können.
Knien wir uns nieder „in Anbetung
vor dieses Geheimnis: das große
Geheimnis, das Geheimnis der
Barmherzigkeit. Was hätte Jesus
noch mehr für uns tun können?
Wahrhaftig, in der Eucharistie zeigt
er uns eine Liebe, die bis ‚zur
Vollendung’ (vgl. Joh 13, 1) geht, eine
Liebe, die kein Maß kennt“[13].



Die abendliche Messfeier des
Gründonnerstag führt uns ein in das
Gedenken des Leidens und Sterbens
unseres Herrn am folgenden Tag. „Es
besteht eine untrennbare
Verbindung zwischen dem Letzten
Abendmahl und dem Tod Jesu. Beim
ersten schenkt Jesus seinen Leib und
sein Blut, das heißt seine irdische
Existenz, sich selbst, indem er seinen
Tod vorwegnimmt und ihn in einen
Akt der Liebe verwandelt.“[14] Wenn
wir an diesem Tag das Heilige Kreuz
verehren, wollen wir unserem
Erlöser ein ehrliches Danke sagen,
das vom Wunsch erfüllt ist, ihm sehr
treu zu sein, und das uns antreibt,
den Weg der Heiligkeit ausdauernd
und froh weiter zu gehen.

Und so gelangen wir zum Vorabend
der Auferstehung. In Erwartung des
endgültigen Triumphes Christi ist der
Karsamstag ein Tag der Stille und der
Sammlung. Die Altäre sind nackt, es
gibt keine liturgische Feier; wir



bemerken auch die Abwesenheit des
Altarssakraments, das an einem
anderen Ort aufbewahrt wird für
den Fall, dass einem Sterbenden die
Kommunion gebracht werden muss.
Dieses Jahr fällt der Karsamstag auf
den 23. April, den Jahrestag der
Erstkommunion und der Firmung
des hl. Josefmaria.

Dieser Umstand, dass man nicht das
Messopfer feiern kann, erinnert
mich daran, dass aufgrund göttlicher
Vorsehung unser Gründer an seinem
Goldenen Priesterjubiläum nicht die
Messe feiern konnte, da Karfreitag
war. Und dennoch war sein ganzer
Tag wie immer eine Messe, dank
seiner innigen Vereinigung mit dem
Kreuzesopfer, die vielleicht noch
intensiver als sonst war. Bitten wir
ihn an diesen Tagen des Österlichen
Triduums um seine Fürsprache,
damit wir so eng wie möglich mit
dem Ganzopfer unseres Herrn,



seiner Hingabe für uns, vereint
bleiben.

In der großen Vigil der Osternacht
schließlich „bekennen wir bei der
Erneuerung des Taufversprechens
von neuem, dass Christus der Herr
unseres Lebens ist, jenes Lebens, das
Gott uns geschenkt hat, als wir „aus
dem Wasser und dem Heiligen Geist“
wiedergeboren wurden, und wir
bekräftigen von neuem unseren
festen Entschluss, dem Werk der
Gnade zu entsprechen, um seine
Jünger zu sein.“[15]

Zum Schluss komme ich zu meiner
immer aktuellen Bitte: Betet für
meine Anliegen. In diesen letzten
Wochen stehen, wie ich Euch schon
mitgeteilt habe, die Konsequenzen
des Erdbebens in Japan und die
kriegerischen Auseinandersetzungen
in verschiedenen Teilen der Welt,
besonders in der Elfenbeinküste und
in Libyen, an erster Stelle. Wenden



wir uns in der Litanei vertrauensvoll
an Maria, die Königin des Friedens.
Bleiben wir auch verbunden mit dem
Heiligen Vater, besonders am 19.
April, dem Jahrestag seiner Wahl als
Nachfolger des hl. Petrus. Bittet auch
für mich, denn am 20. beginnt ein
weiteres Jahr meines pastoralen
Dienstes an der Kirche als Prälat des
Opus Dei.

-----------------------

[1] Benedikt XVI., Botschaft zur
Fastenzeit 2011, 4.11.2010, Nr. 3

[2] Joh 14, 6

[3] Stundengebet, Zweite Lesung des
vierten Fastensonntags (Hl.
Augustinus, Enarratio in Psalmos, 34,
9: CCL 36, 316)

[4] Hl. Josefmaria, Das übernatürliche
Ziel der Kirche, 28.5.1972

[5] Ebd. [6] Joh 9, 6-7



[7] Ebd., 35

[8] Joh 11, 25-26

[9] Ebd., 27

[10] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 719

[11] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 22.7.1964

[12] Messbuch, Erstes Hochgebet,
Eigengebet Qui pridie der
Abendmesse des Gründonnerstag

[13] Johannes Paul II., Enz. Ecclesia
de Eucharistia, 17.4.2003, Nr. 11

[14] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 31.3.2010

[15] Benedikt XVI., Botschaft zur
Fastenzeit 2011, 4.11.2010, Nr. 2



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/brief-des-pralaten-april-2011/

(27.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-april-2011/
https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-april-2011/

	Brief des Prälaten (April 2011)

