
opusdei.org

Brief des Prälaten
(April 2009)

Die Hingabe Christi bis in den
Tod ist das deutlichste Zeichen
für die Liebe Gottes zu uns.
Daran erinnert der Prälat des
Opus Dei, der in seinem
monatlichen Hirtenbrief alle
einlädt, sich Gott zu nähern
durch die Verbindung mit dem
leidenden und auferstandenen
Christus.

08.04.2009

Mit dem Gedenken an den
feierlichen Einzug Jesu in Jerusalem



beginnt am nächsten Sonntag die
Karwoche, die ihren Höhepunkt im
österlichen Triduum von Leiden, Tod
und Auferstehung unseres Herrn
findet. Die Liturgie von
Gründonnerstag, Karfreitag und der
Osternacht begeht mit aller
Feierlichkeit das Opfer unseres
Erlösers, das in jeder heiligen Messe
gegenwärtig gesetzt wird. Bereiten
wir uns jetzt noch intensiver auf
diese Augenblicke vor; machen wir
uns bereit, die Gnade zu empfangen,
die uns so reichlich zuteil wird. In
dieser Zeit sollten wir den Herrn
ganz aus der Nähe begleiten. 

An den Toren der Karwoche
erinnern wir uns daran, dass, wie
der heilige Josefmaria schrieb, alles,
was uns in diesen Tagen die
Frömmigkeit in all ihren Formen
vor Augen führt, darauf hinweist,
dass am Ende des Leidensweges
die Auferstehung steht, die nach
dem heiligen Paulus das



Fundament unseres Glaubens ist
(vgl. 1 Kor15, 14). Jedoch sollten
wir diesen Weg nicht zu eilig
gehen; wir sollten eine sehr
einfache Wahrheit nicht
vergessen, die wir manchmal
vielleicht übersehen: Wir werden
an der Auferstehung des Herrn
nicht teilhaben können, wenn wir
uns nicht mit seinem Leiden und
seinem Tod vereinen (vgl. Röm8,
17). Damit wir Christus in seine
Herrlichkeit, bis ans Ende der
Karwoche, begleiten können,
müssen wir zuerst sein Opfer
begreifen und uns eins mit ihm
fühlen – mit ihm, der tot am Kreuz
hängt.[1] Welche Forderungen hast
du dir in den fünf Wochen der
Fastenzeit gestellt, mit welchem Eifer
hast du diese Zeit genutzt? Noch
bleiben uns ein paar Tage, um uns zu
bessern und, wenn nötig, zu sühnen! 

Die Lehre des hl. Paulus ist ganz
eindeutig; ich lade Euch ein, sie



erneut zu betrachten und eifrig in
die Tat umzusetzen. In diesem dem
Apostel der Heiden gewidmeten Jahr
bitten wir um seine Fürsprache,
damit alle Christen seinem Beispiel
folgen. Seien wir überzeugt, dass es
keinen anderen Weg gibt, Christus
gleichgestaltet zu werden, als ihm
auf dem Weg zum Golgotha zu folge.
Wir drücken das jeden Tag im
Schlussgebet des Angelus aus: per
passionem eius et crucem, ad
resurrectionis gloriam perducamur;
mögen wir, die wir ihn in seiner
großzügigen Hingabe nachahmen,
die uns die Karwoche vor Augen
führt, auch an der Herrlichkeit
seiner Auferstehung teilhaben. 

In einer seiner Ansprachen während
des paulinischen Jahres erklärte
Benedikt XVI., dass Saulus, während
er anfangs ein Verfolger gewesen
war und gegen die Christen Gewalt
angewandt hatte, seit dem
Augenblick seiner Bekehrung auf



dem Weg nach Damaskus auf die
Seite des gekreuzigten Christus
gewechselt war und ihn zu seinem
Lebensinhalt und zum Grund
seiner Verkündigung gemacht
hatte. In seinem Leben hat er sich
ganz für die Seelen aufgerieben
(vgl. 2 Kor 12,15); dabei war sein
Dasein alles andere als ruhig und
behütet vor Gefahren und
Schwierigkeiten. In der Begegnung
mit Jesus war ihm die zentrale
Bedeutung des Kreuzes klar
geworden: Er hatte erkannt, dass
Jesus für alle und für ihn selbst
gestorben und auferstanden war.
Beides war wichtig: die
Universalität, nämlich dass Jesus
wirklich für alle gestorben ist; und
die Subjektivität: Er ist auch für
mich gestorben. Im Kreuz hatte
sich also die ungeschuldete und
barmherzige Liebe Gottes
offenbart[2]. 



Bedenken wir diese Worte zu Beginn
der Karwoche, denn sie weisen uns
auf den letzten Grund des Opfers
Christi hin. Die Liebe ist es, die den
Herrn nach Golgotha geführt hat.
Und auch jetzt, da er schon am
Kreuz hängt – präzisiert unser Vater
–, ist jede Gebärde, ist jedes Wort
Ausdruck der Liebe, einer
langmütigen, starken Liebe.[3]
Betrachten wir diese Wirklichkeit,
dass die zweite Person der
Dreifaltigkeit Mensch wurde ohne
aufzuhören, Gott zu sein, um in
Freiheit die Last aller Sünden auf
sich zu nehmen, die begangen
worden waren und im Laufe der
Jahrhunderte noch begangen
werden. Für uns bot er dem Schöpfer
eine Wiedergutmachung von
unendlichem Wert an. Denn Gott hat
die Welt so sehr geliebt, dass er seinen
einzigen Sohn hingab, damit jeder, der
an ihn glaubt, nicht zugrunde geht,
sondern das ewige Leben hat. Denn
Gott hat seinen Sohn nicht in die Welt



gesandt, damit er die Welt richtet,
sondern damit die Welt durch ihn
gerettet wird.[4]

Wie dankbar müssen wir unserem
Herrn für seine übergroße Liebe
sein, die er uns gezeigt hat und
weiterhin zeigt! Wie dankbar
müssen wir auch Maria, seiner
Mutter, sein, die mit ihrem fiat am
Erlösungsplan mitwirkte! Und
vergessen wir nicht, dass Liebe mit
Liebe vergolten wird. Unsere Liebe,
sei sie auch noch so groß, ist nichts
im Vergleich mit der unendlichen
Liebe Gottes. Das ist so, aber Gott gibt
sich zufrieden mit diesem Wenigen,
wenn wir es ihm aus ganzem Herzen
schenken; er ergänzt, was fehlt; denn
die Liebe Gottes ist ausgegossen in
unsere Herzen durch den Heiligen
Geist, der uns gegeben ist[5]. 

Fassen wir daher in dieser Karwoche
den Entschluss, unser Sein und unser
Leben ganz und gar in den Händen



Gottes zu lassen. Dann werden wir
mit neuer Tiefe den Sinn der
Erneuerung des Taufversprechens
entdecken, das wir in der Osternacht
sprechen. Die meisten von uns
wurden Christus und der Kirche
eingegliedert, als wir ganz klein
waren, da unsere Eltern in unserem
Namen um das Wasser der Taufe
baten. Jetzt gibt uns die Liturgie die
Möglichkeit, diese angenommenen
Verpflichtungen zu besiegeln; tun
wir es dankbar und froh, in dem
Bewusstsein, dass Gott uns ein
großes Geschenk gemacht hat, und
mit dem Wunsch, Christus unsere
Mitarbeit zur Rettung aller
Menschen anzubieten. Wenn wir
eine Weltkarte sehen, wenn wir
Nachrichten lesen oder hören, weckt
das jedes Mal in uns den Wunsch, er
möge zu allen Menschen kommen? 

Der hl. Paulus hat auf sein Leben
verzichtet, als er sich selbst ganz
für den Dienst der Versöhnung,



den Dienst des Kreuzes, das
Rettung für uns alle ist,
hingegeben hat. Und das, so fordert
uns der Papst auf, sollen auch wir
tun können: Wir können unsere
Kraft in der Demut der Liebe und
unsere Weisheit in der
Schwachheit des Verzichts finden,
um so in die Kraft Gottes
einzutreten. Wir alle müssen unser
Leben nach dieser wahren
Weisheit gestalten: Nicht für uns
selber leben, sondern im Glauben
an jenen Gott, von dem wir alle
sagen können: »Er hat mich geliebt
und sich für mich hingegeben.«[6]

Geben wir diese Sicherheit an die
Menschen unserer Umgebung weiter,
selbst wenn, menschlich gesprochen,
die Umstände schwierig sind, gerade
auch wegen der Wirtschaftskrise, die
in der einen oder anderen Form die
verschiedenen
Gesellschaftsschichten aller Länder
trifft. Bedient Euch aller ehrbaren



menschlichen Mittel, die Euch zu
Verfügung stehen, um die
Schwierigkeiten zu überwinden und
anderen zu helfen, und seht hinter
allem, was Euch zustößt, die göttliche
Vorsehung. 

Wir könnten uns fragen: Wie
reagiere ich angesichts dessen, was
mir unlieb ist oder in die Quere
kommt? Bemühe ich mich, die
Absicht zu läutern und jedes
Problem auf die übernatürliche
Ebene zu erheben? Auch wenn wir,
wie es menschlich verständlich ist,
einen Moment zögern, so wollen wir
doch sofort und entschieden
antworten: Du willst es, Herr? …
Dann will ich es auch![7]

Verlieren wir nicht aus dem Blick,
dass nach dem Kreuz die
Auferstehung und die glorreiche
Himmelfahrt kamen. Christus ruft
uns, bei ihm zu sein in seinem
Triumph, zu dem man immer durch



Selbstverleugnung gelangt. Sein Tod
auf Golgotha war nicht das letzte
Wort; das letzte Wort zeigt sich uns
in seiner Verherrlichung mit Leib
und Seele zur Ehre des Vaters.[8]
Paulus lehrte es die Gläubigen in
Korinth, als er ihnen schrieb: Ist aber
Christus nicht auferweckt worden,
dann ist unsere Verkündigung leer
und euer Glaube sinnlos (…), und ihr
seid immer noch in euren Sünden.[9]
Mit der gleichen Sicherheit, die uns
Christen immer eigen sein sollte,
schrieb der hl. Augustinus: „Es ist
nichts Großes zu glauben, dass
Christus gestorben ist. Das glauben
auch die Heiden, die Juden und alle
verdorbenen Menschen. Alle
glauben, dass Christus starb. Der
christliche Glaube besteht in der
Auferstehung Christi. Wir halten es
für etwas Großes zu glauben, dass
Christus auferstanden ist.“[10]

Der Tod des Herrn, sagt Benedikt
XVI.,beweist die unermessliche



Liebe, mit der er uns geliebt hat,
bis hin zum Opfer für uns; aber
erst seine Auferstehung ist der
»sichere Beweis«, ist die
Gewissheit, dass alles, was er sagt,
die Wahrheit ist, die auch für uns,
für alle Zeiten gilt. (…) Es ist
wichtig, diese grundlegende
Wahrheit unseres Glaubens zu
bekräftigen, deren historische
Wahrheit ausführlich belegt ist,
auch wenn es heute wie in der
Vergangenheit nicht an jenen fehlt,
die sie auf verschiedene Weise in
Frage stellen oder gar leugnen. Das
Schwinden des Glaubens an die
Auferstehung Jesu schwächt daher
das Zeugnis der Gläubigen.[11]

Das menschliche Leiden und selbst
der Tod erhalten ihren wahren Sinn,
wenn man sie nicht vom Glauben an
den Sohn Gottes trennt. Ich möchte
Euch eine Aufforderung unseres
Vaters ins Gedächtnis rufen: Habt
diesen übernatürlichen Glauben



und wisst, dass wir Berge
versetzen werden, dass wir Tote
zum Leben erwecken werden, dass
wir die Zungen, die nicht sprechen
können, zum Reden bringen
werden (…). Und dem Körper des
Lahmen werden wir zu
wirksamem Handeln verhelfen!
Das zu wissen und zu glauben, in
jedem Augenblick uns Gottes
sicher zu sein, ist kein Fanatismus,
es heißt, an den auferstandenen
Christus zu glauben, ohne dessen
Auferstehung inanis est et fides
vestra(1 Kor15, 14) unser Glaube
sinnlos ist.[12] Denn die Theologie
des Kreuzes ist keine Theorie – sie
ist die Wirklichkeit des
christlichen Lebens. (…) Das
Christentum ist kein bequemer
Weg, es ist vielmehr ein
anstrengender, ein zu
erklimmender steiler Weg, freilich
erleuchtet vom Licht Christi und
von der großen Hoffnung, die von
ihm ausgeht (…). Nur so, durch die



Erfahrung des Leids, erkennen wir
das Leben in seiner Tiefe, in seiner
Schönheit, in der großen Hoffnung,
die der gekreuzigte und
auferstandene Christus weckt.[13]

Daher nimmt der Gläubige, der sich
freiwillig mit Jesus Christus in
seinem österlichen Mysterium
verbindet, an der Sendung Christi teil
und arbeitet mit ihm zusammen, um
– auch in der materiellen Welt – den
vollständigen Sieg des Herrn über
den Teufel, die Sünde und den Tod
zur Vollendung zu führen. Darin
besteht die große Revolution des
Christentums: den Schmerz zu
verwandeln in ein Leiden, das
Frucht bringt, das Böse zu
verwandeln in Gutes … Damit
haben wir dem Teufel die stärkste
Waffe entwunden – und mit ihr
erobern wir die Ewigkeit.[14]

Wenn das Licht dieser Lehre auf
jeden unserer Tage fällt, fällt es uns



leichter, Ostern aus ganzem Herzen
und innig mit dem Herrn vereint zu
erleben. Machen wir uns den Rat zu
eigen, den der hl. Josefmaria einmal
gab, als man ihn fragte, wie man in
der Karwoche besser mit Jesus
umgehen kann: Lies die Passion des
Herrn und betrachte sie, sei
zugegen wie eine Person mehr.
Stell dir vor – du kannst es gut,
denn Paulus selbst lädt uns dazu
ein –, dass jenes Geschehen jetzt
und nicht vor zweitausend Jahren
abläuft: Iesus Christus heri et
hodie, ipse et in saecula(Hebr13,
8). Christus ist derselbe, gestern
wie heute und für immer. Sei einer
von den Jüngern, von den
Freunden des Herrn, ja selbst
einer von seinen Feinden und sieh
zu, was passiert. Reagiere mit
Kopf und Herz, wie du beim
Anblick dessen, was man ihm
antat, reagiert hättest. So lebst du
die Karwoche gut mit.[15] Ich
erlaube mir hinzuzufügen: Nimm dir



vor, ihn nicht allein zu lassen; und
um das zu erreichen, wende Dich an
Maria. 

Ende März bin ich auf Einladung des
dortigen Diözesanbischofs nach
Bilbao gefahren, um bei einem
Kongress über die Katholiken und
das öffentliche Leben einen Vortrag
zu halten. Ich habe die Reise genutzt,
um auch Pamplona und Saragossa zu
besuchen. In dieser Stadt habe ich
vor Unserer Lieben Frau von Pilar
gebetet, die eng mit den ersten Zeiten
der Evangelisierung Spaniens
verbunden ist. Im Gedenken an die
langen Zeiten des Gebetes, die der hl.
Josefmaria in der Basilika von
Saragossa verbracht hat, habe ich
mit Euch allen zu unserer Mutter für
den Papst und seine Anliegen, für die
Weltkirche und für das Werk, diesen 
kleinen Teil der Kirche, gebetet. 

Lassen wir nicht nach, den Herrn
eng vereint im Gebet anzurufen. In



den nächsten Wochen gibt es viele
Gelegenheiten dazu. Am 16. April ist
der Geburtstag des Papstes und am
19. der vierte Jahrestag seiner Wahl
auf den Stuhl Petri – zwei gute Tage,
um uns mit ihm und mit seinen
Anliegen zu verbinden. Kurz darauf,
am 20. April, werden es fünfzehn
Jahre seit meiner Ernennung zum
Prälaten; betet für mich, denn ich
brauche es. Am 23. ist ein weiterer
Jahrestag der Firmung und der
Erstkommunion unseres Vaters. Und
am Monatsende, am 29., ist das Fest
der hl. Katharina von Siena, die die
Kirche so sehr liebte und den Papst
verteidigte. Sie ist die Fürsprecherin
des Werkes im Bereich des
Apostolates der öffentlichen
Meinung. Ich freue mich schon jetzt
bei dem Gedanken an die Gebete, die
an diesen Festtagen zum Himmel
aufsteigen werden.

------------------------------



[1] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 95

[2] Benedikt XVI., Ansprache bei de
Generalaudienz, 29.10.2008

[3] Hl. Josefmaria, Der Kreuzweg, 11.
Station

[4] Joh 3, 16-17

[5] Röm 5. 5

[6] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 29.10.2008

[7] Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 762

[8] Vgl. Phil 2, 5-11

[9] 1 Kor 15, 14-17

[10] Hl. Augustinus, Enarratio in
Psalmos, 120, 6 (CCL 40, 1791)

[11] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 26.3.2008



[12] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einer Betrachtung, 30.3.1964

[13] Benedikt XVI., Ansprache bei der
Generalaudienz, 5.11.2008

[14] Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 887

[15] Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Beisammensein, 16.4.1973

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/brief-des-pralaten-april-2009/

(20.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-april-2009/
https://opusdei.org/de/article/brief-des-pralaten-april-2009/

	Brief des Prälaten (April 2009)

