
opusdei.org

Auf dem Weg zur
Heiligkeit (Homilie)

Diese Homilie hielt der Gründer
des Opus Dei Homilie am 26.
November 1967. Eine Anleitung
für "jedermann", ein
kontemplatives Leben zu
führen, von dem er sagt: "Ist
das Askese? Ist es Mystik? Mich
kümmert es nicht. Ob Askese
oder Mystik: was macht das
schon aus? Es ist ein Geschenk
Gottes."

20.08.2008



Wir werden innerlich aufgerüttelt
und im Herzen tief erschüttert, wenn
wir den Ruf des heiligen Paulus
aufmerksam hören: Das ist der Wille
Gottes: eure Heiligung. (1) Heute
führe ich mir dieses Wort noch
einmal vor Augen und ich erinnere
auch euch und die ganze Menschheit
daran: Dies ist der Wille Gottes, daß
wir heilig sind.

Um den Seelen den wahren Frieden
zu bringen, um die Welt
umzugestalten, um in der Welt und
durch die Dinge der Welt Gott,
unseren Herrn, zu suchen, ist
unbedingt die persönliche Heiligkeit
notwendig. In meinen Gesprächen
mit Menschen aus vielen Ländern,
mit Menschen, die sehr verschiedene
Stellungen in der Gesellschaft
einnehmen, werde ich oft gefragt:
Was sagen Sie uns, die wir
verheiratet sind? Und uns, die wir
auf dem Felde arbeiten? Und was



sagen Sie einer Witwe? Und einem
Jugendlichen?

Ich antworte immer, daß ich nur
einen einzigen Kochtopf habe. Und
dann pflege ich besonders darauf
einzugehen, daß unser Herr Jesus
Christus allen, ohne Unterschied, die
frohe Botschaft verkündet hat. Ein
einziger Kochtopf und eine einzige
Speise: Meine Speise ist es, daß ich
den Willen dessen tue, der mich
gesandt hat, und daß ich sein Werk
vollbringe. (2) Jeden einzelnen ruft
der Herr zur Heiligkeit, jeden
einzelnen bittet er um Liebe: Junge
und Alte, Ledige und Verheiratete,
Gesunde und Kranke, Gebildete und
Ungebildete, gleichgültig, wo sie
arbeiten und leben. Es gibt nur eine
einzige Art und Weise, im Umgang
mit Gott und im Vertrauen zu ihm zu
wachsen: Ihm im Gebet zu begegnen,
mit ihm zu sprechen, ihm – von Herz
zu Herz – unsere Liebe kundzutun.



Mit Gott sprechen

Ihr ruft mich, und ich werde euch
erhören. (3) Wir rufen ihn, wir
unterhalten uns mit ihm, wir
wenden uns an ihn. Deswegen
müssen wir die Mahnung des
Apostels in die Tat umsetzen, der
sagt: Sine intermissione orate (4),
betet immer, was auch geschehen
mag. Nicht nur von Herzen, sondern
mit ganzem Herzen. (5)

Ihr denkt vielleicht, daß das Leben
nicht immer so leicht erträglich ist,
daß es an Unannehmlichkeiten,
Mühen und Kummer wahrhaftig
nicht fehlt. Ich werde euch wieder
mit dem heiligen Paulus antworten:
Weder Tod noch Leben, weder Engel
noch Mächte, weder Gegenwärtiges
noch Zukünftiges, noch Kräfte, weder
Höhe noch Tiefe, noch sonst etwas
Geschaffenes vermag uns zu trennen
von der Liebe Gottes, die in Christus
Jesus ist, unserem Herrn. (6) Nichts



kann uns von der Liebe Gottes
trennen, von der Liebe schlechthin,
von der beständigen Verbindung mit
unserem Vater.

Aber bedeutet die Empfehlung,
beständig die Vereinigung mit Gott
zu suchen, nicht, ein derart
erhabenes Ideal hinzustellen, daß es
für die meisten Christen
unerreichbar bleibt? Das Ziel ist
wirklich hoch, doch nicht
unerreichbar. Der Weg zur Heiligkeit
ist ein Weg des Gebetes; und das
Gebet muß nach und nach in der
Seele Wurzeln schlagen, so wie ein
kleines Samenkorn, das sich später in
einen dichtbelaubten Baum
verwandelt.

Wir beginnen mit mündlichen
Gebeten, die viele von uns als Kinder
immer wieder gesprochen haben: es
sind von Herzen kommende und
sehr einfache Worte, an Gott und an
seine Mutter, die auch unsere Mutter



ist, gerichtet. Heute noch erneuere
ich morgens und abends – und nicht
nur gelegentlich, sondern täglich –
das Aufopferungsgebet, das mich
meine Eltern gelehrt haben: O meine
Herrin, o meine Mutter! Dir gebe ich
mich ganz hin. Und als Erweis
meiner kindlichen Liebe weihe ich
dir heute meine Augen, meine
Ohren, meine Zunge, mein Herz … Ist
das nicht irgendwie ein Anfang der
Kontemplation und ein echter
Beweis des vertrauenden Sich-
Überlassens? Was erzählen sich
Liebende, wenn sie sich treffen? Wie
verhalten sie sich? Sie opfern alles,
was sie sind und haben, für den
Menschen, den sie lieben.

Zuerst ein Stoßgebet, und dann noch
eins, und noch eins … bis einem das
ungenügend erscheint, weil Worte
unzureichend sind … und man läßt
der Vertrautheit mit Gott freien Lauf,
ist bei ihm, schaut auf ihn, beständig
und mühelos. Wir leben dann wie



Gefangene, gleichsam in Ketten.
Während wir, bei all unseren
Fehlern und Unzulänglichkeiten, so
vollkommen wie möglich die
Aufgaben und Pflichten unseres
Standes erfüllen, sehnt sich die Seele
nach Befreiung. Sie drängt zu Gott
hin, angezogen von ihm wie das
Eisen vom Magneten. Wir beginnen
Jesus auf eindringlichere Weise zu
lieben, in seliger Bestürzung.

Ich werde euch befreien aus der
Gefangenschaft, wo auch immer ihr
seid. (7) Das Gebet befreit uns von
der Knechtschaft. Wir wissen uns
frei, die Seele schwingt sich in einem
Hochgesang liebender Vereinigung
zu Gott empor und sie will sich nicht
mehr von ihm trennen. Es ist eine
ganz neue Weise, durchs Leben zu
gehen, auf göttliche, übernatürliche,
wunderbare Art. Angeregt durch so
manchen spanischen Klassiker des
sechzehnten Jahrhunderts werden
wir dann vielleicht selber die Worte



auszukosten begehren: Ich lebe, weil
nicht ich lebe, es ist Christus, der in
mir lebt! (8)

Voller Freude sieht man ein, daß es
nötig ist, viele Jahre hindurch auf
dieser Welt zu arbeiten, denn Jesus
hat in ihr wenige Freunde. Wir
wollen der Verpflichtung nicht aus
dem Wege gehen, so zu leben, daß
wir uns im Dienst an Gott und an der
Kirche – bis zur letzten Faser unserer
Kräfte – verausgaben, und zwar in
Freiheit: in libertatem gloriae filiorum
Dei (9), qua libertate Christus nos
liberavit (10), mit der Freiheit der
Gotteskinder, die Christus für uns
dadurch erkauft hat, daß er am Holz
des Kreuzes gestorben ist.

Es ist möglich, daß schon am Anfang
des Weges Staubwolken aufgewirbelt
werden. Diejenigen, die unserer
Heiligung feindlich gegenüberstehen,
können einen derart heftigen und
ausgeklügelten psychologischen



Terror entfesseln – unter Mißbrauch
ihrer Macht –, daß sie in ihrem
sinnlosen Treiben sogar manche
mitreißen, die sich lange Zeit
hindurch vernünftig und geradlinig
verhalten hatten. Auch wenn ihre
Stimme wie eine gesprungene Glocke
aus schlechtem Metall klingt, ganz
anders als die Stimme des Guten
Hirten, so erniedrigen sie doch das
Wort, das eines der kostbarsten
Geschenke Gottes an die Menschen
ist, eine herrliche Gabe, die es uns
möglich macht, mit dem Herrn und
seinen Geschöpfen erhabene
Gedanken der Liebe und der
Freundschaft auszutauschen. Da
wird es denn verständlich, weshalb
der heilige Jakobus von der Zunge
sagt, sie sei eine Welt voll Unrecht
(11). Sie kann so viel Schaden
anrichten: Lüge, Beschuldigung,
Ehrabschneidung, Klatsch,
Beleidigung, Intrige.



Die heiligste Menschheit Jesu
Christi

Wie können wir diese Hindernisse
überwinden? Wie können wir uns
selbst bestärken in unserer
Entscheidung, die uns schon recht
mühsam erscheinen will? Indem wir
uns nach dem Vorbild richten, das
uns die heiligste Jungfrau, unsere
Mutter, gibt: ein sehr breiter Weg,
der notwendigerweise über Jesus
führt.

Um Gott näher zu kommen, müssen
wir den rechten Weg einschlagen,
den Weg der heiligsten Menschheit
Jesu Christi. Deswegen rate ich
immer die Lektüre von Büchern über
die Leidensgeschichte des Herrn an.
Diese Schriften, die echt fromm sind,
vergegenwärtigen uns den Sohn
Gottes, der Mensch wie wir und
zugleich wahrer Gott ist und der im
Fleische um der Erlösung der Welt
willen liebt und leidet.



Denkt zum Beispiel an eine der
Frömmigkeitsübungen, die unter den
Christen am meisten verbreitet ist,
das Rosenkranzgebet. Die Kirche
ermuntert uns dazu, die Geheimnisse
des Rosenkranzes zu betrachten,
damit sich in unseren Geist, in unser
Gedächtnis, zusammen mit der
Freude, dem Schmerz und dem
Ruhm Mariens, das staunenswerte
Beispiel des Herrn tief einprägt:
seine dreißig Jahre im verborgenen,
die drei Jahre seiner Verkündigung,
sein erniedrigendes Leiden und seine
glorreiche Auferstehung.

Christus nachfolgen: darin besteht
das Geheimnis. Ihn so sehr aus der
Nähe begleiten, daß wir mit ihm
zusammen leben, wie die ersten
Zwölf; so nahe, daß wir mit ihm
einswerden. Wenn wir der Gnade
keine Hindernisse in den Weg stellen,
werden auch wir bald sagen können,
daß wir unseren Herrn Jesus
Christus angezogen haben. (12) In



unserem Verhalten erscheint dann
der Herr wie in einem Spiegel. Ist der
Spiegel gut, dann gibt er das
liebenswerte Antlitz unseres Erlösers
wieder, keine Karikatur, sondern ein
unverzerrtes Bild, das unsere
Mitmenschen zur Bewunderung und
zur Nachfolge anspornt.

Bei diesem Bemühen um die
Gleichförmigkeit mit Christus
unterscheide ich vier Stufen: ihn
suchen, ihn finden, mit ihm Umgang
haben, ihn lieben. Vielleicht fühlt ihr
euch noch auf der ersten Stufe. Sucht
ihn voller Sehnsucht, sucht ihn mit
ganzer Kraft in euch selbst. Wenn ihr
darin hartnäckig seid, dann, das
wage ich euch zu versichern, habt
ihr ihn schon gefunden, dann
beginnt ihr schon, Umgang mit ihm
zu haben und ihn zu lieben und ein
Zwiegespräch im Himmel zu führen.
(13)



Ich bitte den Herrn darum, daß wir
uns entschließen, in unserer Seele
den einzig lohnenden Wunsch zu
nähren, den einzigen, der der Mühe
wert ist: so nahe bei Jesus Christus zu
sein wie seine heilige Mutter und der
heilige Josef: sehnsüchtig,
selbstvergessen, aufmerksam. Wir
werden das Glück der
Gottesfreundschaft kosten – in
innerer Sammlung, die mit unseren
beruflichen und staatsbürgerlichen
Pflichten gut vereinbar ist –, und wir
werden dem Herrn für die Zartheit
und die Klarheit danken, mit der er
uns lehrt, den Willen unseres Vaters
im Himmel zu erfüllen.

Aber vergesst eines nicht: bei Jesus
sein heißt auch mit Sicherheit
seinem Kreuz begegnen. Wenn wir
uns in die Hand Gottes geben, läßt er
es häufig zu, daß wir den Schmerz
spüren, Einsamkeit,
Widerwärtigkeiten, Verleumdungen,
üble Nachrede, Spott, von innen und



von außen; denn er möchte uns nach
seinem Bild und Gleichnis gestalten,
und so erlaubt er auch, daß man uns
für verrückt hält und Narren nennt.

Das ist die Stunde der passiven
Abtötung, die manchmal versteckt,
bisweilen auch offen und sogar
herausfordernd auf uns zukommt,
gerade wenn wir es nicht erwarten.
Man verletzt die Schafe mit
Steinwürfen, die eigentlich den
Wölfen gelten sollten: Wer Christus
nachfolgt, wird am eigenen Leibe zu
spüren bekommen, daß die, die ihn
eigentlich lieben sollten, ihm
mißtrauen, sich feindselig,
argwöhnisch oder haßerfüllt gegen
ihn verhalten. Sie schauen ihn
skeptisch an, wie einen Lügner, weil
sie einfach nicht glauben, daß es eine
persönliche Beziehung zu Gott, ein
inneres Leben geben kann; im
Umgang mit Atheisten und
Gleichgültigen aber geben sie sich
liebenswürdig und verständnisvoll,



auch wenn diese sich oft aggressiv
und arrogant zeigen.

Vielleicht lässt es der Herr zu, daß
sein Jünger sich Attacken
gegenübersieht, die dem Angreifer
wahrlich nicht zur Ehre gereichen;
dazu gehören persönliche
Beschimpfungen oder die
Verbreitung von tendenziösen und
übelwollenden Gerüchten, die einer
massiven, lügenhaften Propaganda
entstammen. Guter Geschmack und
Wohlerzogenheit sind nun einmal
nicht jedermanns Sache.

So kann es denn nicht verwundern,
daß diejenigen, die eine fragwürdige
Theologie und eine lockere,
schrankenlose Moral vertreten oder
die eine zweifelhafte Liturgie, nach
persönlichen Einfällen, mit Hippie-
Grundsätzen und ohne
verantwortliche Leitung,
praktizieren – daß die also gegen
Menschen, welche nur von Jesus



Christus sprechen, Neidgefühle,
Verdächtigungen, falsche
Beschuldigungen, Beleidigungen,
Mißhandlungen, Demütigungen,
Gerede und Belästigungen aller Art
mobilisieren.

Doch gerade dadurch formt Jesus die
Seelen der Seinen und schenkt ihnen
dabei innere Gelassenheit und
Freude, weil sie sehr gut wissen, daß
der Teufel auch aus hundert Lügen
zusammen noch keine einzige
Wahrheit machen kann; und der
Herr prägt ihnen die tiefe Erkenntnis
ein, daß sie es im Leben nur dann
leicht haben werden, wenn sie sich
dazu entschließen, es sich nicht
leicht zu machen.

Wenn wir die heiligste Menschheit
Jesu betrachten und wirklich lieben,
dann werden wir auch nach und
nach seine Wunden entdecken. Und
in der harten, mühevollen Zeit des
Geläutert-Werdens, in der Zeit seliger



und bitterer Tränen, der Umwelt
verborgen, verlangen wir danach,
uns in jede einzelne dieser heiligsten
Wunden zu versetzen, in ihnen uns
reinzuwaschen und voll tiefer
Freude in der erlösenden Kraft
seines Blutes zu erstarken. Gleich
den Tauben, die, wie die Heilige
Schrift sagt (14), während des
Sturmes in den Felsspalten Zuflucht
suchen, so suchen und finden wir
diesen Zufluchtsort der herzlichen
Vertrautheit mit Christus; wir
entdecken, daß seine Stimme sanft
und sein Antlitz schön ist (15), denn
daß seine Stimme mild und
angenehm ist, wissen die, die die
Gnade des Evangeliums empfingen,
welche sie ausrufen läßt: Du hast
Worte des ewigen Lebens. (16)

Wir dürfen nicht meinen, daß, wenn
wir diesen beschaulichen Weg
eingeschlagen haben, die
Leidenschaften ein für allemal
verstummt sind. Wir täuschten uns,



wenn wir annähmen, daß die
Sehnsucht nach Christus, die
Erfahrung der Begegnung und des
Umgangs mit ihm und seine
sanftmütige Liebe uns bereits in
sündenlose Menschen verwandelten.
Auch wenn ihr nicht mehr ohne
Erfahrung seid, erlaubt mir
trotzdem, euch noch einmal daran zu
erinnern: Der Feind Gottes und der
Menschen – der Satan – gibt sich
nicht geschlagen, er ist unermüdlich.
Er stürmt gegen uns an, auch wenn
die Seele in Liebe zu Gott entflammt
ist. Er weiß, daß die Verführung
dann schwieriger ist, aber er weiß
auch, daß er, wenn sie gelingt und
ein Geschöpf den Herrn beleidigt –
und sei es nur im Geringen –, das
Gewissen dieses Menschen in die
schwere Versuchung der
Verzweiflung stürzen könnte.

Wenn ihr aus der Erfahrung eines
armen Priesters lernen wollt, der von
nichts anderem als von Gott



sprechen möchte, dann rate ich euch:
Verlangt das Fleisch sein verlorenes
Recht, oder bäumt sich – was noch
schlimmer ist – der Stolz trotzig auf,
dann flüchtet zu den göttlichen
Wundmalen, die von den Nägeln
stammen, welche den Leib Christi
ans Kreuz hefteten, von der Lanze,
die seine Seite durchbohrte. Eilt zu
ihm, wie das Herz es euch eingibt:
bergt in den Wunden des Herrn eure
ganze Liebe zu den Menschen – und
zu Gott. Denn das ist die Sehnsucht
nach der Vereinigung mit ihm, die
Überzeugung, sein Bruder zu sein:
ein Blutsverwandter, ein Sohn
derselben Mutter, ist sie es doch, die
uns zu Jesus geführt hat.

Das heilige Kreuz

Verlangen nach Anbetung, Verlangen
nach Sühne, gelassen und in Milde,
und nicht ohne Leiden. In eurem
Leben wird das Wort Jesu
Wirklichkeit werden: Wer nicht sein



Kreuz auf sich nimmt und mir
nachfolgt, ist meiner nicht wert. (17)
Der Herr eröffnet sich uns jedesmal
drängender, er erbittet
Wiedergutmachung und Buße, und
schließlich weckt er in uns das
glühende Verlangen, für Gott zu
leben und mit Christus gekreuzigt zu
sein. (18) Aber wir tragen diesen
Schatz in irdenen Gefäßen – brüchig,
zerbrechlich also –, damit die
überreiche Fülle der Kraft nicht uns,
sondern Gott zugeschrieben werde.
(19)

In allem werden wir bedrängt, aber
nicht erdrückt; sind im Zweifel, aber
verzweifeln nicht; leiden Verfolgung,
sind aber nicht verlassen; werden
niedergeworfen, aber nicht
vernichtet. Allzeit tragen wir Jesu
Sterben an unserem Leibe. (20)

Zudem bilden wir uns ein, daß der
Herr uns nicht erhört, daß wir uns
täuschen, daß wir nur unsere eigene



Stimme vernehmen, die
Selbstgespräche führt. Wir fühlen
uns haltlos auf Erden und vom
Himmel verlassen. Und doch
empfinden wir eine echte, wirkliche
Abscheu vor der Sünde, auch wenn
sie nur läßliche Sünde ist. Fallen wir,
hartnäckig wie die Kananäerin, in
Ergebenheit vor ihm nieder, beten
wir ihn an, rufen wir wie sie: Herr,
hilf mir. (21) Und das Licht der Liebe
wird die Dunkelheit verscheuchen.

Das ist die Stunde auszurufen:
Gedenke deiner Verheißungen, und
ich werde mit Hoffnung erfüllt; das
wird mir, der ich nichts bin, Trost
geben und mein Dasein mit Starkmut
erfüllen. (22) Unser Herr will, daß
wir in allem mit ihm rechnen; und
uns wird klar, daß wir ohne ihn
nichts tun können (23) und mit ihm
zusammen alles vermögen.(24) So
festigt sich unser Entschluß, immer
in seiner Gegenwart zu wandeln. (25)



Mit göttlicher Klarheit erkennen wir
dann, scheinbar ohne eigenes Zutun,
daß, wenn der Schöpfer sich um alle,
sogar um seine Feinde, kümmert, er
um wieviel mehr dann für seine
Freunde Sorge tragen wird! Wir
gelangen zu der Überzeugung, daß
jedes Übel, jede Widerwärtigkeit zum
Guten gereicht; so wird unser Geist
immer stärker von Freude und
Frieden erfüllt, die uns künftig durch
nichts Menschliches mehr zu rauben
sind; denn diese Heimsuchungen
hinterlassen immer eine Spur von
ihm, eine göttliche Spur. Wir preisen
dann den Herrn, unseren Gott, der
wunderbare Werke an uns
vollbracht hat (26), und wir
begreifen, daß wir erschaffen
wurden mit der Fähigkeit, einen
unermeßlichen Schatz unser eigen
zu nennen. (27)

Die Allerheiligste Dreifaltigkeit



Am Anfang standen einfache, schöne
mündliche Gebete, die wir als Kinder
gelernt hatten und die wir niemals
aufgeben möchten. Jetzt fließt das
Gebet, das kindlich naiv begann, wie
ein breiter, stiller und sicherer
Strom; es folgt den Spuren der
Freundschaft mit dem, der sagte: Ich
bin der Weg. (28) Wenn wir Christus
so lieben, wenn wir uns mit einer
heiligen Verwegenheit in die offene
Wunde seiner Seite, von der Lanze
einst ihm beigebracht, flüchten, dann
wird sich die Verheißung des
Meisters erfüllen: Wenn einer mich
liebt, wird er mein Wort bewahren,
und mein Vater wird ihn lieben, und
wir werden zu ihm kommen und
Wohnung bei ihm nehmen. (29)

Das Herz kann dann gar nicht mehr
anders, als jede einzelne der drei
göttlichen Personen zu kennen und
anzubeten. Das ist für die Seele wie
eine neue Entdeckung im
übernatürlichen Leben, so wie ein



kleines Kind nach und nach die Welt
entdeckt. Die Seele hält liebende
Zwiesprache mit dem Vater, dem
Sohn und dem Heiligen Geist; sie
unterwirft sich gern dem Wirken des
lebenspendenden Trösters, der, ganz
ohne unser Verdienst, in uns Einzug
hält und uns die übernatürlichen
Gnadengaben und Tugenden
schenkt.

Wie der Hirsch nach den
Wasserquellen verlangt (30), so sind
auch wir herbeigeeilt mit trockenem,
ausgedörrtem Mund. Wir wollen aus
der Quelle lebendigen Wassers
trinken. Und auf die natürlichste
Weise verweilen wir den ganzen Tag
bei dieser reichen Quelle klaren
Wassers, das ins ewige Leben strömt.
(31) Worte sind überflüssig, weil die
Sprache versagt; der Verstand kommt
zur Ruhe. Nicht mehr Nachdenken,
sondern Anschauen! Und in der Seele
hebt von neuem ein Lied an, ein
neuer Gesang: denn auch sie fühlt



und weiß sich von Gott angeschaut,
liebevoll, immerwährend.

Ich denke jetzt nicht an
außergewöhnliche Situationen.
Vielmehr gehört dies zu den
normalen Erfahrungen, die eine
Seele sehr wohl machen kann: sie
kann von der Torheit der Liebe so
ergriffen werden, daß sie, ganz
natürlich und ohne Aufhebens, die
Lehre von Leiden und Leben erfaßt,
denn Gott schenkt dann die Gabe der
Weisheit. Welche Ruhe und welcher
Frieden dann, wenn wir den
schmalen Weg, der zum Leben führt
(32), gehen.

Ist das Askese? Ist es Mystik? Mich
kümmert es nicht. Ob Askese oder
Mystik: was macht das schon aus? Es
ist ein Geschenk Gottes. Wenn du
dich um ein betrachtendes Gebet
bemühst, wird dir der Herr seinen
Beistand nicht versagen. Glaube und
Taten aus dem Glauben: Taten, denn



die Erwartungen des Herrn an uns
steigern sich mit der Zeit – du hast
das selbst vom Anfang an erfahren,
und ich hatte es dir seinerzeit gesagt.
Das ist bereits Beschaulichkeit und
Vereinigung, und so soll das Leben
vieler Christen sein: jeder schreitet
auf seinem eigenen geistlichen Weg
voran – es gibt deren sehr viele –,
mitten in den Anforderungen der
Welt, auch wenn er sich dessen nicht
voll bewußt ist.

Unser Gebet und unser Verhalten
lenken uns nicht von unseren
gewöhnlichen Beschäftigungen ab;
inmitten unserer rechtschaffenen
irdischen Anliegen führen sie uns
zum Herrn. Das menschliche
Geschöpf vermag all dies
emporzuheben zu Gott und so die
Welt zu vergöttlichen. Wie oft habe
ich das Beispiel von König Midas
gebraucht, der alles, was er berührte,
in Gold verwandelte! Auch wir
können das, trotz unserer



persönlichen Unzulänglichkeiten:
wir können alles, was wir berühren,
in das Gold übernatürlicher
Verdienste verwandeln.

Seht, wie Gott handelt: Der Sohn
kehrt heim; nachdem er durch ein
ausschweifendes Leben sein Geld
verschleudert und – vor allem –
seinen Vater vergessen hat, sagt der
Vater: Schnell, bringt das beste
Gewand und zieht es ihm an. Gebt
ihm einen Ring an die Hand und
Schuhe an die Füße. Dann holt das
Mastkalb und schlachtet es. Wir
wollen ein Freudenmahl halten und
fröhlich sein. (33) Wenn wir uns
reuig an unseren Vater Gott wenden,
dann macht er aus unserem Elend
Reichtum und aus unserer
Schwachheit Stärke. Was wird er uns
bereiten, wenn wir ihn nicht
verlassen, wenn wir jeden Tag bei
ihm sind, wenn wir Worte der Liebe,
mit Taten bekräftigt, an ihn richten,
wenn wir im Vertrauen auf seine



Allmacht und Barmherzigkeit alles
von ihm erbitten? Der Sohn kehrt
heim, nachdem er seinen Vater
verraten hat, und schon bereitet
dieser ein Festmahl: Was wird er uns
gewähren, uns, die wir immer
bestrebt gewesen sind, an seiner
Seite zu bleiben?

Löschen wir also in uns die
Erinnerung an uns zugefügte
Beleidigungen, an erlittene
Demütigungen, mögen sie noch so
ungerecht, ungehörig und grob
gewesen sein; denn ein Kind Gottes
führt nicht Buch darüber, um die
ganze Liste später einmal
vorzulegen. Wir dürfen das Beispiel
Christi nicht vergessen, wir dürfen
unseren christlichen Glauben nicht
wie ein Kleidungsstück wechseln; er
kann geschwächt oder gestärkt
werden, und er kann auch verloren
gehen. Durch das übernatürliche
Leben wird der Glaube gestärkt, und
die Seele erschaudert, wenn sie



bedenkt, wie elend und nackt der
Mensch ohne Gott dasteht. Sie
vergibt dann, und sie dankt: Mein
Gott, wenn ich mein armes Leben
betrachte, dann finde ich keinen
einzigen Grund für Eitelkeit, und erst
recht nicht für Stolz; ich finde nur
viele Gründe für Reue und
Zerknirschung; und ich weiß sehr
wohl, daß Dienen die beste Art zu
herrschen ist.

Lebendiges Gebet

So will ich denn aufstehen und die
Stadt durchstreifen; will auf Straßen
und Plätzen den suchen, den meine
Seele liebt (34) … Nicht nur die Stadt:
die ganze Welt von einem Ende bis
zum anderen, Nationen und Völker
will ich durchstreifen, auf breiten
Wegen und engen Pfaden, um
Frieden für meine Seele zu erlangen.
Ich finde ihn in den Beschäftigungen
des Alltags; sie stören mich nicht,
sondern sie sind vielmehr der Grund,



Gott mehr und mehr zu lieben und
mich mehr und mehr mit ihm zu
vereinigen.

Wenn heftige Versuchungen lauern –
Mutlosigkeit, Widerwärtigkeiten,
innerer Streit, Drangsal – und von
neuem Nacht die Seele bedroht, dann
legt uns der Psalmist in Geist und
Mund das Wort: In allen Nöten bin
ich ihm nahe. (35) Was bedeutet,
Jesus, mein Kreuz gegenüber deinem
Kreuz? Was sind meine Schrammen
gegenüber deinen Wunden? Was
bedeutet ein wenig Kummer, den du
auf meine Schultern gelegt hast,
gemessen an deiner unendlichen,
gewaltigen, reinen Liebe? Und mein
und euer Herz erfüllt dann der
heilige Drang, dem Herrn mit
Werken zu bezeugen, daß wir vor
Liebe vergehen. (36)

Es entsteht in uns ein Durst nach
Gott und das Verlangen, seine Tränen
zu begreifen, sein Lächeln und sein



Antlitz zu sehen … Am besten
drücken wir das aus mit jenem Wort
der Heiligen Schrift, das wir von
neuem bedenken: Wie der Hirsch
nach den Wasserquellen verlangt, so
verlangt meine Seele nach dir, o Gott.
(37) Die Seele schreitet fort, in Gott
geborgen, vergöttlicht. Der Christ ist
zu einem dürstenden Wanderer
geworden, der seinen Mund über die
Wasserquellen beugt. (38)

Eine solche Hingabe entfacht den
apostolischen Eifer, der von Tag zu
Tag wächst und andere mit
demselben Verlangen ansteckt, denn
das Gute will sich mitteilen. Wenn
unsere armselige Natur so nahe bei
Gott ist, kann es gar nicht anders
sein, als daß sie vor Hunger brennt,
in der ganzen Welt Freude und
Frieden zu säen, alles mit den
erlösenden Wassern zu überfluten,
die aus der geöffneten Seite Christi
hervorquellen (39), und all ihr Tun



aus Liebe zu beginnen und aus Liebe
zu vollenden.

Ich sprach vorhin von Schmerz, Leid
und Tränen. Ich widerspreche mir
nicht, wenn ich jetzt sage, daß ein
Jünger Christi, der in Liebe den
Meister sucht, Trauer, Drangsal und
Bedrückung anders empfindet: sie
verschwinden für ihn in dem Maße,
in dem er wirklich den Willen Gottes
annimmt und freudig die göttlichen
Fügungen bejaht: als treuer Sohn,
mögen auch die Nerven bis zum
äußersten gespannt sein und die
Qual unerträglich erscheinen.

Der Alltag

Ich möchte noch einmal bekräftigen,
daß ich nicht über eine
außergewöhnliche Art des
christlichen Lebens spreche. Jeder
einzelne von uns möge darüber
nachdenken, was Gott für ihn getan
und wie er dem entsprochen hat.
Wenn wir in dieser persönlichen



Gewissenserforschung ehrlich sind,
werden wir entdecken, was uns noch
fehlt. Gestern hat es mich sehr
bewegt, als man mir von einem noch
ungetauften japanischen
Glaubensschüler erzählte, der
anderen, die Christus noch nicht
kennen, Katechismusunterricht
erteilt. Ich habe mich geschämt.
Mehr Glauben brauchen wir, mehr
Glauben! Und zusammen mit dem
Glauben, ein beschauliches Leben.

Bedenkt noch einmal in Ruhe jene
göttliche Mahnung, die die Seele mit
Unruhe erfüllt und sie zugleich die
Süße des Wabenhonigs schmecken
läßt: Redemi te et vocavi te nomine
tuo: meus es tu (40), ich habe dich
erlöst und dich beim Namen gerufen,
du bist mein! Nehmen wir Gott nicht
das, was sein Eigentum ist. Er ist ein
Gott, der uns so sehr geliebt hat, daß
er für uns gestorben ist; ein Gott, der
uns von aller Ewigkeit her, noch vor
Erschaffung der Welt, auserwählt



hat, damit wir in seiner Gegenwart
heilig seien (41); ein Gott, der uns
immerfort Gelegenheit bietet, uns zu
läutern und hinzugeben.

Sollten wir immer noch zweifeln,
empfangen wir einen weiteren
Beweis aus seinem Munde: Nicht ihr
habt mich erwählt, sondern ich habe
euch erwählt, damit ihr hingeht und
Frucht bringt, und eure Frucht bleibe
(42), nämlich die Frucht eurer Arbeit
als beschauliche Seelen.

Also: Glaube, übernatürlicher
Glaube. Wenn der Glaube schwach
ist, neigt der Mensch dazu, sich
einzubilden, Gott sei weit weg und
kümmere sich kaum um seine
Kinder. Wer so denkt, sieht dann in
der Religion etwas, das man dem
eigenen Leben im Notfall
überstülpen kann, und er erwartet
ohne Grund spektakuläre
Äußerungen, außergewöhnliche
Ereignisse. Wenn dagegen der



Glaube die Seele durchpulst, dann
entdeckt man, daß die Wege des
Christen die des gewöhnlichen,
alltäglichen menschlichen Lebens
sind. Und man wird gewahr, daß die
große Heiligkeit, die Gott von uns
erwartet, in den kleinen Dingen
eines jeden Tages – hier und heute –
verborgen liegt.

Ich pflege gern von einem »Weg« zu
sprechen, denn wir sind ja
unterwegs zu den himmlischen
Wohnungen, zu unserer Heimat.
Aber seid euch darüber im klaren,
daß ein Weg, auch wenn er
manchmal besondere Hindernisse
bietet – wie etwa einen Fluß zu
überqueren oder einen kleinen,
dichten Wald zu durchdringen –, für
gewöhnlich etwas Alltägliches und
ohne Überraschungen ist. Die Gefahr
liegt in der Gewöhnung: in der
Annahme, Gott könnte in dieser
konkreten Sache in diesem



Augenblick nicht zugegen sein, denn
sie ist ja so banal, so alltäglich!

Zwei der Jünger Jesu gingen nach
Emmaus. Es war ein gewöhnlicher
Weg, wie der Weg so vieler anderer
Wanderer dorthin. Da gesellt sich,
ganz natürlich, Jesus zu ihnen. Das
Gespräch mit ihm verscheucht die
Müdigkeit. Ich stelle mir die Szene
vor. Der Tag neigt sich bereits, eine
leichte Brise weht. Ringsum Felder.
Der Weizen ist schon fast reif, die
alten Ölbäume schimmern silbrig im
schwächer werdenden Licht.

Jesus ist auf dem Weg. Groß bist du, o
Herr! Bist es immer, aber deine
Größe trifft mich besonders, wenn
ich sehe, wie du dich herabläßt, um
uns in unserem Alltag zu folgen, um
uns zu suchen. Herr, gewähre uns
die Einfalt des Geistes, den
ungetrübten Blick, den klaren
Verstand, damit wir dich erkennen,



wenn du ohne äußere Zeichen deiner
Größe zu uns kommst.

Als sie das Dorf erreichen, geht die
Wanderung zu Ende. Die beiden
Jünger sind – ohne es zu merken –
von den Worten und der Liebe des
menschgewordenen Gottes in ihrem
Herzen tief getroffen. Sie bedauern,
daß der Herr weiterzieht. Denn er
grüßte sie und tat, als wolle er
weitergehen (43). Er, unser Herr,
drängt sich nie auf. Er möchte, daß
wir ihn von uns aus rufen, nachdem
wir die Reinheit seiner Liebe, die er
uns in die Seele gelegt hat, einmal
erahnt haben. Wir müssen ihn
nötigen, ihn bitten: Bleibe bei uns,
denn es will Abend werden, und der
Tag hat sich schon geneigt (44), es
wird Nacht.

So sind wir: immer wenig kühn,
vielleicht aus Unaufrichtigkeit,
vielleicht aus Scham. Im Grunde
denken wir: Bleibe bei uns, denn



unsere Seele ist von Finsternis
umhüllt, und nur du bist das Licht,
nur du kannst die Sehnsucht in uns
stillen, die uns verzehrt. Denn
verkennen wir unter den
wunderbaren, edlen Gaben nicht die
beste von allen: Gott für immer zu
besitzen. (45)

Jesus bleibt. Wie dem Kleophas und
seinem Begleiter gehen uns die
Augen auf, da Christus das Brot
bricht. Mag er auch unseren Blicken
wieder entschwinden, fortan werden
wir fähig sein, uns von neuem auf
den Weg zu machen, während die
Nacht hereinbricht, um zu den
anderen über ihn zu sprechen, denn
so viel Freude kann ein Herz allein
nicht fassen.

Der Weg nach Emmaus … Welch
gewinnenden Klang hat Gott diesem
Namen geben wollen. Emmaus – das
ist die ganze Welt, denn der Herr hat
die Wege Gottes auf Erden geöffnet.



Mit den heiligen Engeln

Ich bitte den Herrn darum, daß wir
uns hier auf Erden niemals vom
göttlichen Wanderer trennen.
Festigen und vertiefen wir deshalb
auch unsere Freundschaft mit den
heiligen Schutzengeln. Wir alle
haben Begleitung nötig: Begleitung
des Himmels und der Erde. Verehrt
die heiligen Engel! Eine Freundschaft
besitzen, das ist sehr menschlich,
aber auch sehr göttlich, genauso wie
unser Leben göttlich und menschlich
zugleich ist. Erinnert ihr euch an das
Wort des Herrn? Ich nenne euch
nicht mehr Knechte, sondern
Freunde. (46) Er lehrt uns, Vertrauen
zu den Freunden Gottes zu haben,
die bereits im Himmel wohnen, und
zu den Mitmenschen um uns; und
auch zu denen, die sich – wie es
scheint – von Gott abgewandt haben,
denn wir wollen sie auf den guten
Weg zurückführen.



Ich schließe mit einem Wort des
heiligen Paulus an die Kolosser: Und
so hören wir nicht auf, für euch zu
beten und darum zu bitten, daß ihr
erfüllt werdet mit der Erkenntnis
seines Willens in aller geisterfüllten
Weisheit und Einsicht. (47) Diese
Weisheit erlangen wir durch das
Gebet, durch die Beschauung und
durch das Wirken des Heiligen
Geistes in der Seele.

Auf diese Weise gelingt es, daß ihr
des Herrn würdig wandelt, ganz so,
wie es ihm wohlgefällt. Ihr sollt an
allen guten Werken fruchtbar sein
und durch die Erkenntnis Gottes
wachsen; ihr sollt dank seiner
machtvollen Herrlichkeit mit aller
Kraft zu aller Geduld und Langmut
ausgerüstet werden und mit Freude
dem Vater danksagen, der uns
befähigt hat, am Erbe der Heiligen
im Lichte teilzunehmen. Er hat uns
der Gewalt der Finsternis entrissen



und in das Reich seines geliebten
Sohnes versetzt. (48)

Möge die Mutter Gottes, die auch
unsere Mutter ist, uns beschützen,
damit jeder von uns der Kirche in
der Fülle des Glaubens, mit den
Gaben des Heiligen Geistes und mit
einem beschaulichen Leben dienen
kann. Jeder gebe freudig Gott die
Ehre durch treue Erfüllung der
eigenen Pflichten im Beruf, im
eigenen Wirkungskreis und gemäß
dem eigenen Stand.

Liebt die Kirche und dient ihr in
Freude als Menschen, die sich aus
Liebe zu diesem Dienst entschlossen
haben. Wenn wir auf Menschen ohne
Hoffnung, wie die beiden Emmaus-
Jünger, treffen, dann wollen wir –
nicht im eigenen, sondern in Christi
Namen – voller Glauben auf sie
zugehen und ihnen sagen, daß die
Verheißung Jesu nicht fehlgehen
kann, daß er immer über seine Braut



wacht und sie niemals verläßt. Die
Finsternis wird schwinden, denn wir
sind Kinder des Lichtes (49) und zum
ewigen Leben berufen.

Er wird jede Träne von ihren Augen
wegwischen, der Tod wird nicht
mehr sein, und nicht Trauer und
Klage und Mühsal; denn das Frühere
ist vergangen. Der auf dem Thron
sitzt, sprach: »Siehe, ich mache alles
neu!« Und er sagte zu mir: »Schreibe,
denn diese Worte sind zuverlässig
und wahr.« Weiter sprach er zu mir:
»Es ist geschehen. Ich bin das Alpha
und das Omega, der Anfang und das
Ende. Umsonst werde ich dem
Dürstenden von der Quelle
lebendigen Wassers zu trinken
geben. Der Sieger wird dies als Erbe
erhalten: ich werde ihm Gott sein,
und er soll mir Sohn sein.« (50)

1 1 Thess 4, 3.

2 Joh 4, 34.



3 Jer 29, 12.

4 1 Thess 5, 17.

5 Ambrosius, Expositio in Psalmum
118, 19, 12 (PL 15, 1471).

6 Röm 8, 38-39.

7 Jer 29, 14.

8 Vgl. Gal 2, 20.

9 Röm 8, 21.

10 Gal 4, 31.

11 Jak 3, 6.

12 Vgl. Röm 13, 14.

13 Vgl. Phil 3, 20.

14 Vgl. Hld 2, 14.

15 Ebd.

16 Gregor von Nyssa, In Canticum
Canticorum homiliae, 5 (PG 44, 879).



17 Mt 10, 38.

18 Gal 2, 19.

19 2 Kor 4, 7.

20 2 Kor 4, 8-10.

21 Mt 15, 25.

22 Vgl. Ps 118, 49-50.

23 Vgl. Joh 15, 5.

24 Vgl. Phil 4, 13.

25 Vgl. Ps 118, 168.

26 Vgl. Ijob 5, 9.

27 Vgl. Weish 7, 14.

28 Joh 14, 6.

29 Joh 14, 23.

30 Ps 41, 2.

31 Vgl. Joh 4, 14.



32 Mt 7, 14.

33 Lk 15, 22-23.

34 Hld 3, 2.

35 Ps 90, 15.

36 Vgl. Hld 5, 8.

37 Ps 41, 2.

38 Vgl. Sir 26, 15.

39 Vgl. Joh 19, 34.

40 Is 43, 1.

41 Vgl. Eph 1, 4.

42 Vgl. Joh 15, 16.

43 Lk 24, 28.

44 Lk 24, 29.

45 Gregor von Nazianz, Epistolae,
212 (PG 37, 349).



46 Joh 15, 15.

47 Kol 1, 9.

48 Kol 1, 10-13.

49 Vgl. Eph 5, 8.

50 Offb 21, 4-7.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/auf-dem-weg-zur-heiligkeit-
homilie/ (15.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/auf-dem-weg-zur-heiligkeit-homilie/
https://opusdei.org/de/article/auf-dem-weg-zur-heiligkeit-homilie/
https://opusdei.org/de/article/auf-dem-weg-zur-heiligkeit-homilie/

	Auf dem Weg zur Heiligkeit (Homilie)

