
opusdei.org

Amoris Laetitia,
über die Liebe in der
Familie - ein
Überblick

Wir geben hier die offizielle
Zusammenfassung der heute
veröffentlichten apostolischen
Exhortation "Amoris Laetitia"
von Papst Franziskus über die
menschliche Liebe wieder.

08.04.2016

Aus Anlass der Veröffentlichung des
Textes fordert der Prälat des Opus
Dei dazu auf, "dass wir alle lernen,



die Familien mehr und besser zu
begleiten".

Der Volltext der Exhortation ist hier
abrufbar.

****

Zusammenfassung durch den
Pressesaal des Heiligen Stuhls:

Einleitung:

„Amoris Laetitia” (AL - „Die Freude
der Liebe, die in den Familien gelebt
wird”), ist der Name der
postsynodalen Apostolischen
Exhortation über die Liebe in der
Familie. Sie wurde am 19. März, dem
Hochfest des Heiligen Josef,
unterzeichnet und trägt die
Ergebnisse der beiden
Versammlungen der Bischofssynode
zur Familie zusammen, welche von
Papst Franziskus 2014 und 2015
zusammen gerufen wurden. Die
Abschlusstexte der Synoden werden

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html#_Die_Freude_der_Liebe


vom Papst ausführlich zitiert,
gemeinsam mit Dokumenten und
Lehraussagen seiner Vorgänger,
außerdem seine zahlreichen eigenen
Katechesen zur Familie. Außerdem,
wie es bereits bei anderen
Lehrschreiben der Fall war, greift
der Papst auch auf Äußerungen
verschiedener Bischofskonferenzen
zurück (Kenia, Australien,
Argentinien …) und zitiert
bedeutende Persönlichkeiten wie
Martin Luther King oder Erich
Fromm. Besonders ist die
Erwähnung eines Films - Babettes
Fest - den der Papst nennt, um auf
das selbstlose Schenken
hinzuweisen.

Die Apostolische Exhortation
beeindruckt durch ihre Fülle und
Ausdrucksweise. Sie ist in neun
Kapitel eingeteilt und umfasst mehr
als 300 Abschnitte. Der Text beginnt
mit sieben einleitenden Abschnitten,
welche das Bewusstsein um die



Komplexität des Themas und die
dafür nötige Vertiefung darlegen. Sie
bestätigen, dass die Beiträge der
Teilnehmer der Synode einen
„kostbaren Polyeder“ (AL 4) ergeben
haben, der erhalten bleibt. In diesem
Sinn schreibt der Papst, dass „nicht
alle doktrinellen, moralischen oder
pastoralen Diskussionen durch ein
lehramtliches Eingreifen entschieden
werden müssen“ (AL 3). Also
„können in jedem Land oder jeder
Region besser inkulturierte
Lösungen gesucht werden, welche
die örtlichen Traditionen und
Herausforderungen berücksichtigen.
Denn »die Kulturen [sind]
untereinander sehr verschieden, und
jeder allgemeine Grundsatz […] muss
inkulturiert werden, wenn er
beachtet und angewendet werden
soll«“ (ebd.). Dieses Prinzip der
Inkulturation wird dann auch bei der
Weise wichtig, die Probleme
darzulegen und zu verstehen, die
jenseits dogmatischer Fragen, die



durch das Lehramt der Kirche
entschieden sind, nicht „globalisiert“
werden können.

Vor allem aber betont der Papst
gleich zu Beginn und sehr deutlich,
dass es gilt, aus dem sterilen
Gegensatz zwischen Angst vor dem
Wandel und reiner und schlichter
Anwendung abstrakter Normen
heraus zu kommen. Er schreibt: „Die
Debatten, wie sie in den Medien oder
in Veröffentlichungen und auch
unter kirchlichen Amtsträgern
geführt werden, reichen von einem
ungezügelten Verlangen, ohne
ausreichende Reflexion oder
Begründung alles zu verändern, bis
zu der Einstellung, alles durch die
Anwendung genereller Regelungen
oder durch die Herleitung
übertriebener Schlussfolgerungen
aus einigen theologischen
Überlegungen lösen zu wollen“ (AL
2).



Erstes Kapitel: Im Licht des Wortes

Nach der Einleitung beginnt der
Papst seine Reflexion des Themas bei
der Heiligen Schrift. Das erste Kapitel
entwickelt sich anhand einer
Meditation über den Psalm 128, der
in Tradition der Eheliturgie des
Judentums und dann auch des
Christentums bedeutsam ist. Die
Schrift „ist bevölkert mit Familien,
mit Generationen, sie ist voller
Geschichten der Liebe wie auch der
Familienkrisen“ (AL 8). Von da aus
kann man dann die Familie
betrachten, nicht als abstraktes Ideal,
sondern als „handwerkliche
Aufgabe“ (AL 16), die zärtlich
angegangen wird (AL 28), die aber
gleich von Beginn an auch mit der
Sünde konfrontiert wird, als die
Beziehung aus Liebe sich in einer der
Dominanz verwandelt (vgl. AL 19).
„In diesem kurzen Überblick können
wir feststellen, dass das Wort Gottes
sich nicht als eine Folge abstrakter



Thesen erweist, sondern als ein
Reisegefährte auch für die Familien,
die sich in einer Krise oder inmitten
irgendeines Leides befinden. Es zeigt
ihnen das Ziel des Weges“ (AL 22).

Zweites Kapitel: Die Wirklichkeit
und die Herausforderungen der
Familie

So ausgehend von der Schrift
betrachtet der Papst im zweiten
Kapitel die aktuellen Situationen der
Familien, mit „Bodenhaftung“ (AL 6).
Dabei greift er ausführlich auf die
Abschlusstexte der beiden Synoden
zurück und beschreibt zahlreiche
Herausforderungen, von der
Migration über die ideologische
Ablehnung der
Geschlechterdifferenz („Gender-
Ideologie“); von der Kultur des
Provisorischen zu einer Mentalität,
die sich gegen Geburt und Kinder
richtet und zum Einfluss der Bio-
Technologien auf dem Gebiet der



Fruchtbarkeit; von Wohnungs- und
Arbeitsplatzmangel bis zur
Pornografie und zum Missbrauch
Minderjähriger; von der
Aufmerksamkeit für Menschen mit
Behinderung bis zum Respekt für
alte Menschen; von der juristischen
Dekonstruktion der Familie bis zur
Gewalt gegen Frauen. Der Papst
betont die Konkretheit, Konkretheit
ist einer der Zentralbegriffe der
Exhortation. Es sind diese
Konkretheit und der Realismus, die
den Unterschied ausmachen
zwischen der „Theorie“ der
Interpretation der Realität und den
„Ideologien“.

Familiaris Consortio zitierend betont
der Papst, dass es heilsam ist „auf die
konkrete Wirklichkeit zu achten,
denn »die Forderungen und Anrufe
des göttlichen Geistes sprechen auch
aus den Ereignissen der Geschichte«,
durch die »die Kirche […] zu einer
tieferen Kenntnis des



unerschöpflichen Mysteriums der
Ehe und Familie geführt werden
kann«“ (AL 31). Ohne
Aufmerksamkeit für die Realität
kann man weder die
Notwendigkeiten der Gegenwart
noch den Ruf des Heiligen Geistes
verstehen. Der Papst weist darauf
hin, dass der verschärfte
Individualismus von heute es
Menschen schwer macht, sich einem
Anderen großzügig und ganz und gar
zu schenken (vgl. AL 33). „Man
fürchtet die Einsamkeit, man
wünscht sich einen Raum des
Schutzes und der Treue, doch
zugleich wächst die Furcht, gefangen
zu sein durch eine Beziehung, die das
Erreichen der persönlichen
Bestrebungen zurückstellen
könnte“ (AL 349.

Die Demut des Realismus helfe dabei,
„ein allzu abstraktes theologisches
Ideal der Ehe (..), das fast künstlich
konstruiert und weit von der



konkreten Situation und den
tatsächlichen Möglichkeiten der
realen Familien entfernt ist“, zu
vermeiden (AL 36). Der Idealismus
lässt nicht die Ehe als das betrachten,
was sie ist, nämlich ein
„ dynamischen Weg der Entwicklung
und Verwirklichung“ (AL 37).
Ebensowenig lassen sich Familien
„allein mit dem Beharren auf
doktrinellen, bioethischen und
moralischen Fragen und ohne dazu
anzuregen, sich der Gnade zu
öffnen“ erhalten (ebd.). Der Papst
lädt zu einer Selbstkritik zur Frage
ein, ob Familie und Ehe nicht richtig
dargestellt wurden und besteht
darauf, dass es notwendig ist, dem
Gewissen der Gläubigen Raum zu
lassen: „Wir sind berufen, die
Gewissen zu bilden, nicht aber dazu,
den Anspruch zu erheben, sie zu
ersetzen.“ (ebd.). Jesus legte ein
anspruchsvolles Ideal vor, zugleich
hat er aber „ niemals die mitfühlende
Nähe zu den Schwachen wie der



Samariterin und der Ehebrecherin
verloren“ (AL 38).

Drittes Kapitel: Auf Jesus schauen
- die Berufung der Familie

Das dritte Kapitel ist einigen
Elementen der Lehre der Kirche zu
Ehe und Familie gewidmet. Es ist
wichtig, weil es zusammenfassend in
30 Abschnitten die Berufung der
Familie, wie das Evangelium es lehrt,
ausdrückt und wie die Kirche es
aufgenommen hat, vor allem was die
Unauflöslichkeit, die
Sakramentalität, die Weitergabe des
Lebens und die Erziehung der Kinder
angeht. Die Dokumente Gaudium et
Spes des Zweiten Vatikanischen
Konzils, Humanae Vitae von Papst
Paul VI. und Familiaris Consortio von
Papst Johannes Paul II. werden
ausgiebig zitiert.

Der Blick ist weit und schießt auch
die „unvollkommenen Situationen“
ein. Wir lesen: „ »Die Unterscheidung



des Vorhandenseins der semina Verbi
in den anderen Kulturen (vgl. Ad
gentes, 11) kann auch auf die Realität
von Ehe und Familie angewandt
werden. Über die wahre Naturehe
hinaus gibt es wertvolle Elemente in
den Eheformen anderer religiöser
Traditionen«, auch wenn es ebenso
Schattenseiten gibt“ (AL 77). Die
Reflexion schließt auch die
„verletzten Familien“ ein, zu denen
der Papst die Relatio Finalis der
Synode von 2015 zitierend sagt: Es
„muss immer ein allgemeines Prinzip
in Erinnerung gerufen werden: „Die
Hirten mögen beherzigen, dass sie
um der Liebe willen zur Wahrheit
verpflichtet sind, die verschiedenen
Situationen gut zu
unterscheiden“ (Familiaris consortio,
84). Der Grad der Verantwortung ist
nicht in allen Fällen gleich, und es
kann Faktoren geben, die die
Entscheidungsfähigkeit begrenzen.
Daher sind, während die Lehre klar
zum Ausdruck gebracht wird, Urteile



zu vermeiden, welche die
Komplexität der verschiedenen
Situationen nicht berücksichtigen. Es
ist erforderlich, auf die Art und
Weise zu achten, in der die
Menschen leben und aufgrund ihres
Zustands leiden“ (AL 79).

Viertes Kapitel: Die Liebe in der
Ehe

Das vierte Kapitel handelt von der
Liebe in der Ehe und diese wird
anhand des Hohenlieds der Liebe des
Apostel Paulus aus dem Ersten
Korintherbrief (13:4-7) ausgelegt.
Dieses Kapitel ist eine echte und
eigenständige aufmerksame Exegese,
sie ist genau und vom Paulustext
inspiriert. Wir können sagen, dass es
sich hierbei um eine Sammlung von
Einzelstücken aus einem
Liebesdiskurs handelt, der versucht,
die menschliche Liebe in konkreten
Begriffen auszudrücken. Diese
Exegese strahlt eine große Fähigkeit



zu psychologischer Introspektion
aus. Die psychologische Vertiefung
des Themas betrifft dabei die Welt
der Emotionen der Eheleute -
positive und negative - und die
Dimension der Erotik. Es ist ein sehr
fruchtbarer und kostbarer Beitrag
zum christlichen Leben der Eheleute,
der in den bisherigen päpstlichen
Dokumenten seinesgleichen sucht.

Auf seine Art und Weise ist dieses
Kapitel ein kleiner Traktat innerhalb
der weiteren Behandlung des
Themas, es ist sich immer bewusst,
wie sehr im Alltag die Liebe
verwurzelt ist und bleibt Feind jedes
Idealismus: „Man sollte nicht zwei
begrenzten Menschen die gewaltige
Last aufladen, in vollkommener
Weise die Vereinigung nachzubilden,
die zwischen Christus und seiner
Kirche besteht, denn die Ehe als
Zeichen beinhaltet einen
»dynamischen Prozess von Stufe zu
Stufe entsprechend der



fortschreitenden Hereinnahme der
Gaben Gottes«“ (AL 122). Aber
gleichzeitig besteht der Papst auf
klare und deutliche Weise auf der
Tatsache, dass „ im Wesen der
ehelichen Liebe selbst die Öffnung
auf die Endgültigkeit hin vorhanden
ist“ (AL 123), und zwar in der ganzen
Weite der Ehe, im „Miteinander von
Wonnen und Mühen, von
Spannungen und Erholung, von
Leiden und Befreiung, von
Befriedigung und Streben, von
Missbehagen und Vergnügen“ (AL
126).

Das Kapitel schließt mit einer
wichtigen Reflexion über die
„Verwandlung der Liebe“, denn: „Die
Verlängerung des Lebens lässt ein
Phänomen entstehen, das in
vergangenen Zeiten eher
ungewöhnlich war: Die vertraute
Beziehung und die gegenseitige
Zugehörigkeit müssen über vier, fünf
oder sechs Jahrzehnte hin bewahrt



werden, und das wird zu einer
Notwendigkeit, einander immer
wieder neu zu erwählen“ (AL 163).
Der physische Aspekt und die
gegenseitige liebende Anziehung
wird nicht weniger, aber sie wandelt
sich: der sexuelle Trieb kann sich
über die Zeit in ein Verlangen nach
Einmütigkeit verwandeln. „ Wir
können einander nicht versprechen,
das ganze Leben hindurch die
gleichen Gefühle zu haben.
Stattdessen können wir aber sehr
wohl ein festes gemeinsames
Vorhaben teilen, uns verpflichten,
einander zu lieben und vereint zu
leben, bis der Tod uns scheidet, und
immer in reicher Vertrautheit
leben“ (ebd.).

Fünftes Kapitel: Die Liebe, die
fruchtbar wird

Dieses fünfte Kapitel dreht sich um
Fruchtbarkeit und die
lebensspendende Dimension der



Liebe. Es spricht auf geistliche und
psychologisch tiefe Weise von der
Annahme des neuen Lebens, von der
Erwartung in der Schwangerschaft
und von der Vater- und Mutterliebe.
Es behandelt das Thema aber auch
erweitert und spricht von Adoption,
von der Annahme des Beitrages von
Familien zu einer „Kultur der
Begegnung“, vom Leben in der
weiter gefassten Familie mit Onkeln,
Cousinen, Großeltern Freunden.
Amoris Laetitia spricht nicht von
Kleinfamilien, denn das Dokument
ist sich der Familie als weites Netz
von Beziehungen bewusst. Das
Geheimnis der Sakramentalität der
Ehe hat auch einen zutiefst sozialen
Charakter (AL 186). In dieser
sozialen Dimension unterstreicht der
Papst besonders die Rolle der
Beziehungen zwischen jungen und
alten Menschen und die Beziehung
zwischen Bruder und Schwester als
„Lehrzeit“ für das Wachsen in den
Beziehungen zu den Anderen.



Sechstes Kapitel: Einige pastorale
Perspektiven

Im sechsten Kapitel behandelt der
Papst einige pastorale Wege, die
dabei helfen, stabile und fruchtbare
Familien nach dem Plan Gottes
aufzubauen. In diesem Teil der
Exhortation greift er ausführlich auf
die Abschlussdokumente der beiden
Synoden und auf die Katechesen -
seine eigenen und die von Papst
Johannes Paul II. - zurück. Er betont,
dass die Familien Subjekte, nicht nur
Objekte, der Verkündigung sind. Der
Papst stellt fest, „ dass es den
geweihten Amtsträgern gewöhnlich
an einer geeigneten Ausbildung fehlt,
um mit den vielschichtigen aktuellen
Problemen der Familien
umzugehen“ (AL 202). Auf der einen
Seite muss die psycho-affektive
Ausbildung der Seminaristen
verbessert werden und dazu
Familien in die Ausbildung zum
Dienst integriert werden (vgl. AL



203), auf der anderen Seite „kann
auch die Erfahrung der langen
östlichen Tradition der verheirateten
Priester nützlich sein“ (AL 202).

Dann spricht der Papst über die
Themen der Begleitung der
Verlobten auf dem Weg der
Vorbereitung zur Ehe, über die
Begleitung der Verheirateten
während der ersten Jahre des
Ehelebens (was auch das Thema der
verantwortlichen Elternschaft
einschließt), aber auch über einige
komplexe Situationen und besonders
Krisen, „jede Krise bedeutet eine
Lehrzeit, die erlaubt, die Intensität
des miteinander geteilten Lebens zu
vertiefen oder zumindest einen
neuen Sinn in der Eheerfahrung zu
finden“ (AL 232). Es werden einige
Gründe für Krisen analysiert, unter
anderem eine nicht voll entwickelte
emotionale Reife (vgl. AL 239).



Außerdem spricht der Papst von der
Begleitung verlassener Menschen,
getrennt lebend oder geschieden,
und er betont die Wichtigkeit der
jüngsten Reform der Verfahren zur
Feststellung einer möglichen
Ehenichtigkeit. Der Papst betont das
Leiden der Kinder in Situationen des
Konfliktes und schließt daraus: „Die
Scheidung ist ein Übel, und es ist
sehr beunruhigend, dass die Anzahl
der Scheidungen zunimmt. Darum
besteht zweifellos unsere wichtigste
pastorale Aufgabe in Bezug auf die
Familien darin, die Liebe zu stärken
und zur Heilung der Wunden
beizutragen, so dass wir dem
Vordringen dieses Dramas unserer
Zeit vorbeugen können“ (AL 246).
Darauf geht es um gemischt-
konfessionelle Ehen und um
Familien mit homosexuellen
Mitgliedern, wobei er die Bedeutung
des Respektes im Umgang mit ihnen
betont und die Ablehnung jeder
ungerechten Diskriminierung und



jeder Form von Aggression und
Gewalt. Pastoral kostbar ist der
Abschlussteil dieses Kapitels: „Wenn
der Stachel des Todes eindringt“,
über die Themen Verlust eines
geliebten Menschen und
Witwenschaft.

Siebtes Kapitel: Die Erziehung der
Kinder stärken

Das siebte Kapitel ist vollständig der
Erziehung der Kinder gewidmet: es
geht um ihre ethische Ausbildung,
den Wert von Sanktionen als Anreiz,
den geduldige Realismus, die
Sexualerziehung, die Weitergabe des
Glaubens, und vor allem allgemeiner
um das Familienleben im
Zusammenhang der Erziehung.
Interessant ist die praktische
Vernunft, die in jedem Abschnitt
deutlich wird, vor allem die
Aufmerksamkeit für die Gradualität
und die kleinen Schritte, „die



verstanden, akzeptiert und
gewürdigt werden können“ (AL 271).

Im Kapitel ist ein besonders
bezeichnender und pädagogisch
grundlegender Absatz enthalten, in
dem Papst Franziskus etwas klar
betont: „übertriebene Sorge nicht
erzieht und man kann nicht alle
Situationen, in die ein Kind geraten
könnte, unter Kontrolle haben. (..)
Wenn ein Vater versessen darauf ist
zu wissen, wo sein Sohn ist, und alle
seine Bewegungen zu kontrollieren,
wird er nur bestrebt sein, dessen
Raum zu beherrschen. Auf diese
Weise wird er ihn nicht erziehen, er
wird ihn nicht stärken und ihn nicht
darauf vorbereiten,
Herausforderungen die Stirn zu
bieten. Worauf es ankommt, ist vor
allem, mit viel Liebe im Sohn
Prozesse der Reifung seiner Freiheit,
der Befähigung, des ganzheitlichen
Wachstums und der Pflege der
echten Selbständigkeit auszulösen.



Bemerkenswert ist der Teil, welcher
der Sexualerziehung gewidmet ist
und der sehr ausdrucksstark „Ja zur
Sexualerziehung“ heißt. Er betont
ihre Notwendigkeit und fragt „ob
unsere Erziehungseinrichtungen
diese Herausforderung angenommen
haben“ (AL 280). Der Papst warnt vor
dem Begriff „sicherer Sex“, dieser
Ausdruck vermittelt „eine negative
Haltung gegenüber dem natürlichen
Zeugungszweck der
Geschlechtlichkeit, als sei ein
eventuelles Kind ein Feind, vor dem
man sich schützen muss. So wird die
narzisstische Aggressivität anstatt
einer Annahme gefördert“ (AL 283).

Achtes Kapitel: Die
Zerbrechlichkeit begleiten,
unterscheiden und eingliedern

Das achte Kapitel ist eine Einladung
zu Barmherzigkeit und pastoraler
Unterscheidung angesichts von
Situationen, die nicht voll dem



entsprechen, was der Herr geboten
hat. Der Papst nutzt hier drei sehr
bedeutsame Verben: „begleiten,
unterscheiden und eingliedern“, die
grundlegend sind für Situationen
von Zerbrechlichkeit, Komplexität
oder so genannten „irregulären“
Situationen. Der Papst betont die
Notwendigkeit von Gradualität in der
Pastoral, die Wichtigkeit von
Unterscheidung, die in einer
Unterscheidung einzubeziehenden
Normen und Umstände, und zuletzt
definiert er eine „Logik der
pastoralen Barmherzigkeit“.

Das achte Kapitel ist sehr heikel. Um
es verstehen zu können muss man
sich daran erinnern, „dass die
Aufgabe der Kirche oftmals der eines
Feldlazaretts gleicht“ (AL 291). Hier
greift der Papst das auf, was die
Ergebnisse der Reflexionen der
Synode über kontroverse Themen
waren. Er bekräftigt, was eine
christliche Ehe ist und betont,



„Andere Formen der Vereinigung
widersprechen diesem Ideal von
Grund auf, doch manche
verwirklichen es zumindest teilweise
und analog. Die Synodenväter haben
betont, dass die Kirche nicht
unterlässt, die konstitutiven
Elemente in jenen Situationen zu
würdigen, die noch nicht oder nicht
mehr in Übereinstimmung mit ihrer
Lehre von der Ehe sind.“ (AL 292).

Was die „Unterscheidung“ in
„irregulären“ [im Text ist das Wort
immer in Anführungszeichen
gesetzt] Situationen angeht, sagt der
Papst: „Daher sind […] Urteile zu
vermeiden, welche die Komplexität
der verschiedenen Situationen nicht
berücksichtigen. Es ist erforderlich,
auf die Art und Weise zu achten, in
der die Menschen leben und
aufgrund ihres Zustands leiden“ (AL
296). Und er fährt fort: „ Es geht
darum, alle einzugliedern; man muss
jedem Einzelnen helfen, seinen



eigenen Weg zu finden, an der
kirchlichen Gemeinschaft
teilzuhaben, damit er sich als
Empfänger einer »unverdienten,
bedingungslosen und
gegenleistungsfreien«
Barmherzigkeit empfindet“ (AL 297).
Oder hier: „Die Geschiedenen in
einer neuen Verbindung, zum
Beispiel, können sich in sehr
unterschiedlichen Situationen
befinden, die nicht katalogisiert oder
in allzu starre Aussagen
eingeschlossen werden dürfen, ohne
einer angemessenen persönlichen
und pastoralen Unterscheidung
Raum zu geben“ (AL 298).

Auf dieser Linie greift der Papst die
Beiträge vieler Synodenväter auf und
sagt, dass „Getaufte, die geschieden
und zivil wiederverheiratet sind, […]
auf die verschiedenen möglichen
Weisen stärker in die Gemeinschaft
integriert werden [müssen], wobei
zu vermeiden ist, jedwelchen Anstoß



zu erregen. (…) Ihre Teilnahme kann
in verschiedenen kirchlichen
Diensten zum Ausdruck kommen.
(…) Sie sollen sich nicht nur als nicht
exkommuniziert fühlen, sondern
können als lebendige Glieder der
Kirche leben und reifen. (…) Diese
Integration ist auch notwendig für
die Sorge und die christliche
Erziehung ihrer Kinder, die als das
Wichtigste anzusehen sind“ (AL 299).

Etwas allgemeiner macht der Papst
eine Feststellung, die sehr wichtig ist
um die Orientierung und den Sinn
der Exhortation verstehen zu
können: „Wenn man die zahllosen
Unterschiede der konkreten
Situationen (…) berücksichtigt, kann
man verstehen, dass man von der
Synode oder von diesem Schreiben
keine neue, auf alle Fälle
anzuwendende generelle gesetzliche
Regelung kanonischer Art erwarten
durfte. Es ist nur möglich, eine neue
Ermutigung auszudrücken zu einer



verantwortungsvollen persönlichen
und pastoralen Unterscheidung der
je spezifischen Fälle. Und da »der
Grad der Verantwortung […] nicht in
allen Fällen gleich [ist]«, müsste diese
Unterscheidung anerkennen, dass
die Konsequenzen oder Wirkungen
einer Norm nicht notwendig immer
dieselben sein müssen“ (300).

Der Papst entwickelt vertiefend
Anforderungen und Charakteristiken
des Weges der Begleitung und der
Unterscheidung in einem
vertiefenden Dialog zwischen Hirt
und Gläubigen. Dazu verweist er auf
die Gedanken der Kirche zu
„mildernden Bedingungen und
Umständen“, was die Schuldfähigkeit
und die Verantwortung für das
eigene Handeln angeht. Sich auf den
heiligen Thomas von Aquin
berufend, der sich mit der Beziehung
zwischen Normen und
Unterscheidung befasst, bekräftigt
er: „Es ist wahr, dass die allgemeinen



Normen ein Gut darstellen, das man
niemals außer Acht lassen oder
vernachlässigen darf, doch in ihren
Formulierungen können sie
unmöglich alle Sondersituationen
umfassen. Zugleich muss gesagt
werden, dass genau aus diesem
Grund das, was Teil einer
praktischen Unterscheidung
angesichts einer Sondersituation ist,
nicht in den Rang einer Norm
erhoben werden kann“ (AL 304).

Im abschließenden Teil des Kapitels,
„die Logik der pastoralen
Barmherzigkeit“, bekräftigt der Papst
sehr deutlich um Zweideutigkeiten
zu vermeiden: „Außergewöhnliche
Situationen zu verstehen bedeutet
niemals, das Licht des
vollkommeneren Ideals zu
verdunkeln, und auch nicht, weniger
anzuempfehlen als das, was Jesus
dem Menschen anbietet. Wichtiger
als eine Seelsorge der Gescheiterten
ist heute das pastorale Bemühen, die



Ehen zu festigen und so den Brüchen
zuvorzukommen“ (AL 307).

Aber der gesamte Sinn des Kapitels
und den Geist, den Papst Franziskus
der Pastoral der Kirche mitgeben
will, wird mit diesen abschließenden
Worten gut erfasst: „Ich lade die
Gläubigen, die in komplexen
Situationen leben, ein,
vertrauensvoll auf ein Gespräch mit
ihren Hirten oder mit anderen Laien
zuzugehen, die ihr Leben dem Herrn
geschenkt haben. Nicht immer
werden sie bei ihnen die Bestätigung
ihrer eigenen Vorstellungen und
Wünsche finden, doch sicher werden
sie ein Licht empfangen, das ihnen
erlaubt, ihre Situation besser zu
verstehen, und sie werden einen Weg
der persönlichen Reifung entdecken.
Und ich lade die Hirten ein, liebevoll
und gelassen zuzuhören, mit dem
aufrichtigen Wunsch, mitten in das
Drama der Menschen einzutreten
und ihren Gesichtspunkt zu



verstehen, um ihnen zu helfen,
besser zu leben und ihren eigenen
Ort in der Kirche zu erkennen“ (AL
312). Zur „Logik der barmherzigen
Pastoral betont Papst Franziskus sehr
deutlich: „ Manchmal fällt es uns
schwer, der bedingungslosen Liebe
in der Seelsorge Raum zu geben. Wir
stellen der Barmherzigkeit so viele
Bedingungen, dass wir sie gleichsam
aushöhlen und sie um ihren
konkreten Sinn und ihre reale
Bedeutung bringen, und das ist die
übelste Weise, das Evangelium zu
verflüssigen“ (AL 311).

Neuntes Kapitel: Spiritualität in
Ehe und Familie

Das neunte Kapitel ist der
Spiritualität in Ehe und Familie
gewidmet, die „aus Tausenden von
realen und konkreten Gesten“
besteht (AL 315). Mit Deutlichkeit
heißt es, dass „wer also ein tiefes
Verlangen nach Spiritualität hat, soll



nicht meinen, die Familie halte ihn
von einem Wachstum im Leben des
Geistes fern; sie ist vielmehr ein Weg,
den der Herr verwendet, um ihn auf
die Gipfel der mystischen
Vereinigung zu führen“ (AL 316).
Alles, „die Momente der Freude, der
Erholung oder des Festes und auch
die Sexualität [werden] als eine
Teilhabe an der Fülle des Lebens in
seiner Auferstehung erlebt“ (AS 317).

Es geht also um das Gebet im Licht
des Osterfestes, um eine Spiritualität
der ausschließlichen und freien
Liebe in der Herausforderung des
gemeinsam älter Werdens und sich
aufreibend, die Treue Gottes immer
im Blick (vgl. AL 319). Es ist letztlich
die „Spiritualität der Fürsorge, des
Trostes und des Ansporns“. „Das
ganze Leben der Familie ist ein
barmherziges „Weiden und Hüten“.
Behutsam malt und schreibt jeder in
das Leben des anderen ein“ (AL 322),
so der Papst. „ Es ist eine tiefe



geistliche Erfahrung, jeden geliebten
Menschen mit den Augen Gottes zu
betrachten und in ihm Christus zu
erkennen“ (AL 323).

Im abschließenden Abschnitt
beteuert der Papst: „keine Familie
(ist) eine himmlische Wirklichkeit
und ein für alle Mal gestaltet,
sondern sie verlangt eine
fortschreitende Reifung ihrer
Liebesfähigkeit. (…) Alle sind wir
aufgerufen, das Streben nach etwas,
das über uns selbst und unsere
Grenzen hinausgeht, lebendig zu
erhalten, und jede Familie muss in
diesem ständigen Anreiz leben.
Gehen wir voran als Familien,
bleiben wir unterwegs! (…)
Verzweifeln wir nicht an unseren
Begrenztheiten, doch verzichten wir
ebenso wenig darauf, nach der Fülle
der Liebe und der Communio zu
streben, die uns verheißen ist“ (AL
325). Die Exhortation endet mit



einem Gebet zur Heiligen Familie (AL
325).

* * *

Wenn es überhaupt möglich sein
sollte, von einer schnellen Lesung
der Inhalte aus die Exhortation zu
verstehen, dann muss man sagen,
dass Amoris Laetitia mit großer
Deutlichkeit nicht das „Ideal“ einer
Familie, sondern ihre reiche und
komplexe Realität betont. Aus den
Seiten spricht ein offener Blick,
zutiefst positiv, der sich nicht aus
Abstraktionen oder Projektionen
eines Ideals ergibt, sondern aus der
pastoralen Aufmerksamkeit für die
Realität. Das Dokument ist eine
dichte Lektüre von geistlichen
Anregungen und von praktischer
Vernunft, die jedem menschlichen
Paar oder auch Menschen, die eine
Familie gründen wollen, hilfreich
sein kann. Es wird auch deutlich,
dass das Dokument Frucht von ganz



konkreten Erfahrungen mit
Menschen ist, die aus ihrem eigenen
Leben heraus wissen, was eine
Familie ist und die seit vielen Jahren
zusammen leben. Die Exhortation
spricht außerdem eine Sprache der
Erfahrung und der Hoffnung.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/amoris-laetitia-uber-die-liebe-in-
der-familie-ein-uberblick/ (01.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/amoris-laetitia-uber-die-liebe-in-der-familie-ein-uberblick/
https://opusdei.org/de/article/amoris-laetitia-uber-die-liebe-in-der-familie-ein-uberblick/
https://opusdei.org/de/article/amoris-laetitia-uber-die-liebe-in-der-familie-ein-uberblick/

	Amoris Laetitia, über die Liebe in der Familie - ein Überblick

