
opusdei.org

29. Mensch und
Gesellschaft

Für die menschliche Person ist
die soziale Sphäre nicht etwas
Nebensächliches, sondern sie
leitet sich aus einer wichtigen
Wesensdimension ab: der
„Sozialität“. Der Mensch kann
nur im Verein mit anderen
Menschen wachsen und seine
Berufung verwirklichen.

01.09.2017



1. Der soziale Charakter der
Person

Gott hat den Menschen nicht als
„Solitärwesen“ geschaffen, sondern
als „soziales Wesen“ gewollt (vgl. Gen
1,27; 2,18.20.23). Für die menschliche
Person ist die soziale Sphäre nicht
etwas Nebensächliches, sondern sie
leitet sich aus einer wichtigen
Wesensdimension ab: der
„Sozialität“. Der Mensch kann nur im
Verein mit anderen Menschen
wachsen und seine Berufung
verwirklichen [ 1].

Diese naturgegebene Sozialität wird
einsichtiger im Licht des Glaubens.
Es besteht eine gewisse Ähnlichkeit
zwischen dem innersten Leben der
Allerheiligsten Dreifaltigkeit und
der ,communio‘ (Gemeinsamkeit,
Teilhabe), die unter den Menschen
entstehen soll. Alle wurden
gleichermaßen durch Christus erlöst
und sind zum selben Ziel berufen [ 2].



Die Offenbarung zeigt, dass die
Fähigkeit der Menschen,
Beziehungen zu knüpfen, sich auf die
ganze Menschheit hin öffnen soll
und niemanden ausschließen darf;
und dass sie völlig unentgeltlich sein
soll, denn im Nächsten sehen wir
nicht bloß Unseresgleichen, sondern
das lebendige Abbild Gottes, für das
man auch zu den größten Opfern
bereit sein muss [ 3].

Der Mensch ist also „dazu berufen,
«für» andere da zu sein, zu einer
«Gabe» zu werden“ [ 4], wenngleich
er nicht nur das ist. Er ist berufen,
nicht bloß „mit“ anderen oder
„neben“ anderen zu existieren,
sondern „für“ die anderen; und das
bedeutet dienen, lieben. Die
menschliche Freiheit „verkommt,
wenn der Mensch es sich im Leben
zu bequem macht und sich in einer
‚einsamen Selbstherrlichkeit‘
verschanzt“ [ 5].



Aus der naturgegebenen Dimension
der Sozialität und ihrer
übernatürlichen Bekräftigung darf
man jedoch nicht folgern, dass die
gesellschaftlichen Beziehungen der
reinen Spontaneität überlassen
werden können. Viele natürliche
Qualitäten des Menschen (z.B. die
Sprache) verlangen Bildung und
Übung zu ihrer korrekten
Verwendung. Dasselbe gilt für die
Sozialität: zu ihrer Entfaltung ist
persönliche und kollektive
Bemühung nötig [ 6].

Die Sozialität ist nicht auf politische
und wirtschaftliche Aspekte
beschränkt; wichtiger als diese sind
die Beziehungen, die auf Tieferem
beruhen. Auch im Bereich der
Gesellschaft muss das Geistige an
erster Stelle stehen [ 7]. Daraus folgt,
dass eine wirklich menschenwürdige
Gesellschaft das innere Wachstum
der Personen braucht. Die Geschichte
der Menschheit wird nicht durch



apersonale Faktoren in Gang ge‐
halten, sondern durch die
Interaktion aufeinanderfolgender
Generationen von Personen, deren
freie Akte die gesellschaftliche
Ordnung aufbauen [ 8]. Das zeigt, wie
wichtig es ist, besonderes Gewicht
auf die geistigen Werte und die
uneigennützigen Beziehungen zu
legen, wie sie etwa der Bereitschaft
zur Selbsthingabe entspringen. Dies
gilt sowohl für das persönliche
Verhalten als auch für das
Organisationsschema der
Gesellschaft.

 Die Sozialität ist eng verknüpft mit
einem anderen Merkmal des
Menschen: der fundamentalen
Gleichheit und den akzidentellen
Verschiedenheiten der Personen. Alle
Menschen besitzen die gleiche Natur
und haben denselben Ursprung, alle
wurden durch Christus erlöst und
sind zur Teilhabe an derselben
göttlichen Seligkeit berufen: „Alle



Menschen erfreuen sich somit der
gleichen Würde“ (KKK, 1934). Neben
dieser Gleichheit gibt es
Unterschiede, die man, sofern sie
nicht ungerecht sind, positiv werten
muss: „Diese Unterschiede
entsprechen dem Plane Gottes. Gott
will, dass jeder Mensch von anderen
erhält, was er benötigt. Wer über
besondere ,Talente’ verfügt, soll sie
zum Vorteil derer anwenden, die
ihrer bedürfen“ (KKK, 1937).

2. Die Gesellschaft

In Ausübung unserer Sozialität
entstehen Verbände aller Art, die auf
die Erreichung unterschiedlicher
Zwecke ausgerichtet sind. „Eine
Gesellschaft ist eine Gruppe von
Personen, die organisch durch ein
Einheitsprinzip verbunden sind, das
über den Einzelnen
hinausgeht“ (KKK, 1880).



Die menschlichen Zwecke sind
vielfältig, ebenso die Weisen ihres
Verbundenseins: Liebe,
Volkszugehörigkeit, Sprache,
Territorium, Kultur usw.
Dementsprechend existiert ein sehr
breites Spektrum von Institutionen
oder Vereinigungen, die wie die
Familie aus wenigen Personen
bestehen, aber auch eine immer
größere Zahl umfassen, wenn man
von den diversen Vereinen über die
Gemeinden und die Staaten bis zur
internationalen Gemeinschaft
fortschreitet.

Manche Gesellschaften wie die
Familie und die bürgerliche
Gesellschaft entsprechen
unmittelbarer der Natur des
Menschen und sind für ihn
notwendig; andere entspringen der
freien Initiative und gründen auf der
natürlichen, an sich zu begrüßenden
Neigung der Menschen, Kultur zu
schaffen (vgl. KKK, 1882; 



Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 151).

Aus der engen Verflochtenheit von
Mensch und Gesellschaft erklärt sich
der enorme Einfluss der letzteren auf
die Entwicklung der Person und die
Schädigung des Einzelnen durch eine
fehlerhaft organisierte Gesellschaft.
Das Verhalten der Menschen hängt
zu einem gewissen Grad von der
Sozialorganisation ab, da diese als
Kulturgebilde auf die Person
einwirkt. Ohne den Menschen auf
ein anonymes Element der
Gesellschaft zu reduzieren [ 9], ist
klar, dass seine allseitige
Entwicklung und der
gesellschaftliche Fortschritt
wechselweise aufeinander einwirken
[ 10]. Die personale und die soziale
Dimension des Menschen sind
einander nicht entgegengesetzt,
sondern komplementär, mehr noch,
in ihrer engen Verflechtung
verstärken sie sich gegenseitig.



In diesem Sinn entstehen aufgrund
der Sünden der Menschen in der
Gesellschaft ungerechte Strukturen 
oder Strukturen der Sünde [11]. Sie
stehen der rechten Ordnung
entgegen, erschweren die Ausübung
der Tugend und erleichtern
persönliche Sünden gegen die
Gerechtigkeit, die Nächstenliebe, die
Keuschheit usw. Es kann sich dabei
um allgemein verbreitete
unmoralische Gewohnheiten
handeln (etwa Korruption in der
Politik und im Geschäftsleben) oder
um ungerechte Gesetze (wie jene, die
Abtreibung legalisieren) usw. [ 12].
Die Strukturen der Sünde müssen
beseitigt und durch gerechte
Strukturen ersetzt werden.

Ein entscheidendes Mittel zur
Beseitigung ungerechter Strukturen,
zur Christianisierung der
Arbeitsbeziehungen und der
Gesellschaft überhaupt ist das
ständige Bemühen, konsequent nach



den Normen der Berufsethik zu
handeln. Dieses Bemühen ist im
Übrigen notwendige Voraussetzung
für die Heiligung der beruflichen
Arbeit.

3. Die Autorität [
13

]

„Jede menschliche Gemeinschaft
bedarf einer Autorität, von der sie
geleitet wird. Diese hat ihre
Grundlage in der menschlichen
Natur. Sie ist für die Einheit des
Gemeinwesens notwendig. Ihre
Aufgabe ist es, soweit wie möglich
das Gemeinwohl der Gesellschaft zu
gewährleisten“ (KKK, 1898).

Da die Sozialität eine
Wesenseigenschaft der menschlichen
Natur ist, muss man folgern, dass
jede rechtmäßige Autorität von Gott
als dem Schöpfer dieser Natur
kommt (vgl. Röm 13, 1; KKK, 1899).
Freilich bleiben „die Bestimmung der
Regierungsform und die Auswahl der



Regierenden dem freien Willen der
Staatsbürger überlassen“ [ 14].

Die moralische Legitimation der
Autorität stammt nicht aus ihr selbst;
sie ist Dienerin Gottes (vgl. Röm
13,4), ausgerichtet auf das
Gemeinwohl [ 15]. Ihre Träger müssen
die Autorität als Dienst ausüben, sie
müssen ohne Bevorzugungen und
unter Hintanstellung der eigenen
Interessen die austeilende
Gerechtigkeit üben und dürfen nicht
despotisch vorgehen (vgl. KKK, 1902,
2235, 2236).

„Auch wenn die öffentliche Autorität
bisweilen auf die Unterdrückung von
etwas verzichten kann, was im Fall
des Verbots einen schwereren
Schaden anrichten würde (vgl. hl.
Thomas v. Aquin, Summa Theologiae,
I-II, q. 96, a. 2), kann sie doch niemals
zulassen, die Verletzung, die anderen
Menschen durch die
Nichtanerkennung eines ihrer



Grundrechte wie das auf Leben
zugefügt wird, als Recht der
einzelnen zu legitimieren – selbst
wenn diese die Mehrheit der
Mitglieder der Gesellschaft
ausmachen würden“ [ 16].

Was die politischen Systeme betrifft,
„weiß die Kirche das System der
Demokratie zu schätzen, insoweit es
die Beteiligung der Bürger an den
politischen Entscheidungen sicher-
stellt und den Regierten die
Möglichkeit garantiert, ihre
Regierungen zu wählen und zu kon-
trollieren“ [ 17]. Die demokratische
Ordnung des Staates ist Teil des
Gemeinwohls. Aber „der Wert der
Demokratie steht und fällt mit den
Werten, die sie verkörpert und
fördert: grundlegend und
unumgänglich sind sicherlich die
Würde jeder menschlichen Person,
die Achtung ihrer unverletzlichen
und unveräußerlichen Rechte“ [ 18].
„Eine Demokratie ohne Werte



verwandelt sich, wie die Geschichte
beweist, leicht in einen offenen oder
hinterhältigen Totalitarismus“ [ 19].

4. Das Gemeinwohl

„Das Gemeinwohl ist ‚die Gesamtheit
jener Bedingungen des
gesellschaftlichen Lebens, die sowohl
den Gruppen als auch deren
einzelnen Gliedern ermöglichen, die
eigene Vollendung voller und
leichter zu erreichen’“ [ 20]. Das
Gemeinwohl liegt daher nicht nur
auf der materiellen, sondern auch
auf der geistigen Ebene (beide
miteinander verflochten), und „es
beruht auf drei wesentlichen
Elementen “ (KKK, 1906):

― auf der Achtung der Person und
ihrer Freiheit [21];

― auf dem Streben nach sozialem
Wohl und ganzheitlicher
menschlicher Entwicklung [22];



― auf der Förderung des Friedens,
also der „Dauerhaftigkeit und
Sicherheit einer gerechten
Ordnung“ (KKK, 1909) [ 23].

„Der gesellschaftlichen Natur des
Menschen entsprechend steht das
Wohl eines jeden in Verbindung mit
dem Gemeinwohl“ (KKK, 1905), und
dieses muss „stets auf den Fortschritt
der Personen ausgerichtet“ (KKK,
1912) sein [ 24].

Das Gemeinwohl umfasst nicht nur
die Stadt oder das Land. Es gibt auch
„ein weltweites Gemeinwohl . Dieses
erfordert eine Gliederung der
Völkergemeinschaft“ (KKK, 1911).

5. Gesellschaft und
transzendente Dimension der
Person

Die Sozialität betrifft alle
Wesenszüge der Person und daher
auch deren transzendente



Dimension. Die tiefste Wahrheit des
Menschen liegt darin, dass er Bild
und Gleichnis Gottes und zur
Gemeinschaft mit ihm berufen ist.
Daraus leitet sich seine Würde ab [ 
25]. Daher „erweist sich die
theologische Dimension sowohl für
die Interpretation wie für die Lösung
der heutigen Probleme des
menschlichen Zusammenlebens als
unabdingbar“ [ 26].

Daraus ergibt sich die Hinfälligkeit
von Gesellschaftsentwürfen, die auf
die transzendente Dimension
vergessen. Tatsächlich ist der
Atheismus – in seinen verschiedenen
Äußerungen – eines der
gravierendsten Phänomene unserer
Zeit, mit schwerwiegenden
Konsequenzen für das
gesellschaftliche Leben [ 27]. Das ist
heute besonders offensichtlich. Je
mehr die religiösen Wurzeln einer
Gemeinschaft verloren gehen, desto
angespannter und gewalttätiger



werden die Beziehungen zwischen
ihren Gliedern, weil die sittliche
Kraft zum Guten geschwächt wird
oder sogar ganz verloren geht [ 28].

Wenn man für die Ordnung der
Gesellschaft eine tragfähige
dauerhafte Basis will, ist ein
absolutes Fundament nötig, das nicht
von wandelbaren Meinungen oder
Machtverhältnissen abhängt; und
dieses absolute Fundament ist nur
Gott [ 29]. Die religiöse und die soziale
Dimension der menschlichen Person
dürfen daher nicht voneinander
getrennt und noch weniger einander
entgegengesetzt werden [ 30]. Es gilt,
diese beiden Sphären der Wahrheit
über den Menschen, die einander
implizieren und wechselseitig
fördern, in Einklang zu bringen: die
unbedingte Suche nach Gott (vgl.
KKK, 358 u. 1721; Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 109) und die
Sorge um den Nächsten und die Welt,



die durch die theozentrische
Dimension gestärkt wird [ 31].

Geistiges Wachstum ist daher zur
Förderung des gesellschaftlichen
Fortschritts unerlässlich. Die
gesellschaftliche Erneuerung nährt
sich aus der Kontemplation. In der
Tat führt die Begegnung mit Gott im
Gebet eine geheimnisvolle Kraft in
die Geschichte ein, die die Herzen
verwandelt, sie zur Bekehrung
bewegt und eben dadurch die
Energie zur Transformation der
sozialen Strukturen weckt.

Gesellschaftlichen Wandel ohne
ernsthaftes Bemühen um
persönlichen Wandel zu fordern, ist
ein Betrug, der letztlich nur
Enttäuschung hervorruft und
weiteren Verfall zeitigt. Eine „neue
Gesellschaftsordnung“, die realistisch
und daher immer auch verbesserbar
ist, verlangt eine Steigerung der
notwendigen technischen und wis‐



senschaftlichen Kompetenz [ 32]
sowie eine Verbesserung der
sittlichen und geistlichen Bildung.
Nur so kommt es zur Erneuerung der
Institutionen und Strukturen [ 33].
Zugleich darf nicht vergessen
werden, dass das Bemühen um eine
gerechte soziale Ordnung die Person
adelt, die sich dafür einsetzt.

6. Teilnahme der Katholiken
am öffentlichen Leben

An der Förderung des Gemeinwohls
sollen alle mitwirken, ihrem Platz
und ihrer Rolle entsprechend. „Diese
Pflicht ist mit der Würde der
menschlichen Person untrennbar
verbunden“ (KKK, 1913). „Niemand
darf einer rein individualistischen
Ethik verhaftet bleiben“ [ 34]. Daher
„sollen die Bürger soweit wie
möglich am öffentlichen Leben aktiv
teilnehmen“ (KKK, 1915) [ 35].



Das Recht und die Pflicht zur
Teilnahme am öffentlichen Leben
leitet sich aus dem Subsidiaritäts‐
prinzip ab: „Eine übergeordnete
Gesellschaft darf nicht in das innere
Leben einer untergeordneten
Gesellschaft dadurch eingreifen, dass
sie diese ihrer Kompetenzen beraubt.
Sie soll sie im Notfall unterstützen
und ihr dazu helfen, ihr eigenes
Handeln mit dem der anderen gesell‐
schaftlichen Kräfte im Hinblick auf
das Gemeinwohl abzustimmen“ [ 36].

Diese Teilnahme wird vor allem
verwirklicht durch die
verantwortungsbewusste Erfüllung
der eigenen familiären und
beruflichen Pflichten (vgl. KKK, 1914)
sowie der Pflichten der legalen
Gerechtigkeit (wie zum Beispiel
durch Zahlen der Steuern) [ 37]. Sie
erfolgt auch durch die Übung der
Tugenden, besonders der Solidarität.



In Anbetracht der Interdependenz
von Personen und Gruppen muss
sich die Teilnahme am öffentlichen
Leben im Geist der Solidarität
vollziehen, die als Einsatz für die
Mitmenschen zu verstehen ist [ 38].
Die Solidarität muss das Ziel und das
Kriterium der Organisation der
Gesellschaft sein, nicht bloß als
moralisierender Wunsch, sondern
als klares Erfordernis der
menschlichen Natur selbst; von ihr
hängt wesentlich der Friede der Welt
ab (vgl. KKK, 1939 u. 1941) [ 39].
Obwohl die Solidarität sich auf alle
Menschen erstreckt, ist sie aus
Gründen der Dringlichkeit umso
notwendiger, je größer die Not der
Personen ist. Daher die vorrangige
Liebe zu den Armen und
Hilfsbedürftigen (vgl. KKK, 1932,
2443-2449; Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 183-184).

Als Bürger haben die Gläubigen
dieselben Pflichten und Rechte wie



alle anderen, die sich in ihrer
Situation befinden; und als
Katholiken tragen sie größere
Verantwortung (vgl. Tit 3,1-2, 1 Petr
2,13-15) [ 40]. Daher „können die
Laien nicht darauf verzichten, sich in
die »Politik« einzuschalten “ [ 41].
Diese aktive Mitwirkung der Laien
„ist besonders notwendig, wenn es
darum geht, Mittel und Wege zu
finden, um die gesellschaftlichen,
politischen und wirtschaftlichen
Gegebenheiten mit den Forderungen
des christlichen Glaubens und
Lebens zu durchdringen“ (KKK, 899).

Da in manchen Fällen die staatlichen
Gesetze nicht mit der Lehre der
Kirche überein-stimmen, müssen die
Katholiken alles in ihrer Macht
Stehende tun, um im
Zusammenwirken mit anderen
Bürgern guten Willens diese Gesetze
zu ändern, immer auf rechtmäßigem
Wege und mit Liebe [ 42]. In jedem
Fall muss ihr Verhalten mit der



katholischen Lehre in Einklang
stehen, auch wenn ihnen dadurch
Nachteile erwachsen, denn man
muss Gott mehr gehorchen als den
Menschen (vgl. Apg 5,29).

Die Katholiken sollen also ihre
Bürgerrechte ausüben und ihre
Pflichten erfüllen, was besonders für
die Laien gilt, die berufen sind, die
Welt mit Initiative und
Verantwortungssinn von innen her
zu heiligen, ohne darauf warten, dass
die Hierarchie die Probleme mit den
staatlichen Autoritäten bereinigt
oder die Lösungen vorgibt [ 43].

Enrique Colom

Grundlegende Literatur

Katechismus der Katholischen
Kirche , 1877-1917; 1939-1942;
2234-2249.



Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 34-43; 149-151; 164-170;
541-574.

Empfohlene Literatur

Hl. Josefmaria, Homilie Christkönig,
in Christus begegnen , 179-187.

Kongregation für die Glaubenslehre, 
Lehrmäßige Note zu einigen Fragen
über den Einsatz und das Verhalten
der Katholiken im politischen Leben,
24.11.2002.

1 Vgl. II. Vat. Konzil, Gaudium et
spes , 24-25; Kongregation für die
Glaubenslehre, Instr. Libertatis
conscientia, 32; Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 110.

2 „Das Mitsein mit Jesus Christus
nimmt uns in sein «Für alle» hinein,
macht es zu unserer Seinsweise. Es



verpflichtet uns für die anderen,
aber im Mitsein mit ihm wird es
auch überhaupt erst möglich,
wirklich für die anderen, fürs Ganze
da zu sein“ (Benedikt XVI., Enz. Spe
salvi, 30.11.2007, 28).

3 Vgl. Johannes Paul II., Enz. 
Sollicitudo rei socialis, 30.12.1987, 40.

4 Johannes Paul II., Apost. Schreiben
Mulieris dignitatem , 15.8.1988, 7.

5 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 31.

6 „Die menschliche Sozialität
mündet nicht automatisch in die
Gemeinschaft der Personen und in
die Selbsthingabe. Aufgrund von
Hochmut und Egoismus entdeckt der
Mensch in sich selbst Keime von
Asozialität, individualistischer
Verschlossenheit und der Neigung,
den anderen zu unterdrücken.“ ( 
Kompendium der Soziallehre der
Kirche , 150).



7 Vgl. Benedikt XVI., Enz. Spe salvi,
24 a).

8 „Die historisch bestehende
Gesellschaft entsteht aus den sich
ineinander verflechtenden
Freiheiten aller Personen, die in ihr
handeln und durch ihre
Entscheidungen zu ihrer Entfaltung
oder Verarmung beitragen“ ( 
Kompendium der Soziallehre der
Kirche , 163).

9 „Grund, Träger und Ziel aller
gesellschaftlichen Institutionen ist
die menschliche Person und muss es
sein“ (II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium
et spes , 25). Vgl. Pius XII., Radio-
Weihnachtsbotschaft, 24.12.1942: AAS
35 (1943) 12; Johannes XXIII., Enz. 
Mater et magistra : AAS 53 (1961)
453; KKK,1881; Kompendium der
Soziallehre der Kirche , 106.

10 Vgl. Johannes Paul II., Enz. 
Sollicitudo rei socialis , 38; KKK, 1888;



Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 62, 82 und 134.

11 Vgl. Johannes Paul II., Enz. 
Sollicitudo rei socialis , 36.

12 „Wenn die Kirche von Situationen
der Sünde spricht oder bestimmte
Verhältnisse und gewisse kollektive
Verhaltensweisen (...) anklagt, dann
weiß sie und betont es auch, dass
solche Fälle von sozialer Sünde die
Frucht, die Anhäufung und die
Zusammenballung vieler personaler
Sünden sind. Es handelt sich dabei
um sehr persönliche Sünden dessen,
der Unrecht erzeugt, begünstigt oder
ausnutzt; der, obgleich er etwas tun
könnte, um gewisse soziale Übel zu
vermeiden, zu beseitigen oder
wenigstens zu begrenzen, es aus
Trägheit oder Angst, aus
komplizenhaftem Schweigen oder
geheimer Beteiligung oder aus
Gleichgültigkeit doch unterlässt; der
Zuflucht sucht in der behaupteten



Unmöglichkeit, die Welt zu
verändern, und der sich den Mühen
und Opfern entziehen
will“ (Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Reconciliatio et
paenitentia , 2.12.1984, 16).

13 Vgl. II. Vat. Konzil, Konst. Lumen
gentium , 36; Johannes Paul II., Enz. 
Centesimus annus, 1.5.1991, 38; 
Kompendium der Soziallehre der
Kirche , 570. Es handelt sich generell
um einen Prozess, nicht um eine
sofortige Änderung, so dass die
Laiengläubigen oftmals gezwungen
sind, mit diesen Strukturen zu leben
und ihre Folgen zu tragen, ohne sich
verführen zu lassen und ohne im
Bestreben zu erlahmen, sie zu
verändern. In diesem
Zusammenhang ist es angebracht,
die Worte Christi zu betrachten: „Ich
bitte nicht, dass du sie aus der Welt
nimmst, sondern dass du sie vor dem
Bösen bewahrst“ (Joh 17,15).



14 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes , 74; Vgl. KKK, 1901.

15 „Die Autorität wird nur dann
rechtmäßig ausgeübt, wenn sie das
Gemeinwohl der betreffenden
Gemeinschaft anstrebt und sittlich
erlaubte Mittel anwendet, um es zu
erreichen. Falls Behörden
ungerechte Gesetze erlassen oder der
sittlichen Ordnung widersprechende
Maßnahmen ergreifen, können
solche Anordnungen das Gewissen
nicht verpflichten“ (KKK, 1903).

16 Johannes Paul II., Enz. 
Evangelium vitae , 25.3.1995, 71.

17 Johannes Paul II., Enz. Centesimus
annus , 46.

18 Ebd., 70. Der Papst bezieht sich
insbesondere auf das Recht jedes
unschuldigen Wesens auf Leben, zu
dem die Abtreibungsgesetze in
Widerspruch stehen.



19 Ebd., 46.

20 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes , 26; vgl. KKK, 1906.

21 „Im Namen des Gemeinwohls
sind die öffentlichen Gewalten
verpflichtet, die unveräußerlichen
Grundrechte der menschlichen
Person zu achten. Die Gesellschaft
muss jedem ihrer Glieder
ermöglichen, seine Berufung zu
verwirklichen“ (KKK, 1907).

22 Die Autorität muss unter Achtung
des Subsidiaritätsprinzips und durch
die Förderung der Privatinitiative
dafür sorgen, dass jeder über das
verfügt, was für ein
menschenwürdiges Leben notwendig
ist: Nahrung, Kleidung, Gesundheit,
Arbeit, Erziehung und Bildung,
richtige Information usw.: vgl. KKK,
1908 u. 2211.

23 Der Friede besteht nicht einfach
darin, dass kein Krieg ist. Er kann



nicht erreicht werden ohne
Sicherung der Achtung der Würde
der Personen und der Völker: vgl.
KKK, 2304. Der Friede besteht in der
„Ruhe der Ordnung“ (Hl. Augustinus,
De civitate Dei, 19,13). Er ist ein Werk
der Gerechtigkeit: vgl. Jes 32,17. Die
Autorität muss durch erlaubte Mittel
„die Sicherheit der Gesellschaft und
deren Glieder gewährleisten. Das
Gemeinwohl begründet das Recht
auf persönliche und kollektive
Selbstverteidigung“ (KKK, 1909).

24 „Die gesellschaftliche Ordnung
und ihre Entwicklung müssen sich
dauernd am Wohl der Personen
orientieren und nicht umgekehrt“ (II.
Vat. Konzil, Konst. Gaudium et spes ,
26).

25 Vgl. ebd., 19.

26 Johannes Paul II., Enz. Centesimus
annus, 55. Vgl. II. Vat. Konzil, Konst. 
Gaudium et spes, 11 u. 41.



27 Vgl. Johannes PAUL II., Enz. 
Evangelium vitae, 21-24. Nachdem er
den Irrtum der Ideologien aufgezeigt
hat, fügt Johannes Paul II. hinzu:
„Wenn wir uns weiter fragen, woher
diese irrige Sichtweise des Wesens
der Person und der »Subjektivität«
der Gesellschaft stammt, können wir
nur antworten, dass ihre
Hauptursache der Atheismus ist. In
der Antwort auf den Anruf Gottes,
der sich in den Dingen der Welt
manifestiert, wird sich der Mensch
seiner übernatürlichen Würde
bewusst. (…). Die Leugnung Gottes
beraubt die Person ihres tragenden
Grundes und führt damit zu einer
Gesellschaftsordnung ohne
Anerkennung der Würde und
Verantwortung der menschlichen
Person“ (Johannes Paul II., Enz. 
Centesimus annus, 13).

28 Der Mensch kann eine
Gesellschaft konstruieren und „die
Erde ohne Gott gestalten, aber ohne



Gott kann er sie letzten Endes nur
gegen den Menschen formen. Der in
sich verschlossene Humanismus ist
ein un-menschlicher
Humanismus“ (Paul VI., Enz. 
Populorum progressio, 26.3.1967, 42).
Vgl. Johannes XXIII., Enz. Mater et
magistra: AAS 53 (1961) 452-453; II.
Vat. Konzil, Konst. Gaudium et spes,
21; Benedikt XVI., Enz. Deus caritas
est, 25.12.2005,42.

29 Vgl. Leo XIII., Enz. Diuturnum
illud: Acta Leonis XIII, 2 (1882) 277 u.
278; Pius XI., Enz. Caritate Christi:
AAS 24 (1932) 183-184.

30 Manche „sehen im Christsein nur
ein Bündel von Andachten oder
Frömmigkeitsübungen, ohne zu
begreifen, dass es die Situationen des
täglichen Lebens, ein Gespür für die
Not der anderen und die Beseitigung
der Ungerechtigkeit einschließt. (…)
Andere wiederum neigen zu der
Meinung, das christliche Dogma



müsse, um für die Menschen
akzeptabel zu sein, in einigen
wesentlichen Aussagen
abgeschwächt werden; sie tun so, als
ob das Gebetsleben und der ständige
Umgang mit Gott eine Flucht vor der
Verantwortung und ein Verlassen der
Welt seien. Sie vergessen, dass es
gerade Jesus war, der uns zeigte, bis
zu welchem Grad Lieben und Dienen
gehen müssen. Nur wenn wir
versuchen, das Geheimnis der Liebe
Gottes zu verstehen – einer Liebe bis
zum Tode –, werden wir fähig, ganz
für die anderen da zu sein, ohne dass
Schwierigkeiten oder Gleichgültigkeit
uns etwas anhaben können“ (Hl.
Josefmaria, Christus begegnen, 98).

31 Es existiert eine tiefgehende
„Wechselwirkung zwischen Gottes-
und Nächstenliebe (…). Wenn die
Berührung mit Gott in meinem
Leben ganz fehlt, dann kann ich im
anderen immer nur den anderen
sehen und kann das göttliche Bild in



ihm nicht erkennen. Wenn ich aber
die Zuwendung zum Nächsten aus
meinem Leben ganz weglasse und
nur ‘fromm’ sein möchte, nur meine
‘religiösen Pflichten‘ tun, dann
verdorrt auch die
Gottesbeziehung“ (Benedikt XVI.,
Enz. Deus caritas est, 18). Vgl.
Johannes Paul II., Enz. Evangelium
vitae, 35-36; Kompendium der
Soziallehre der Kirche, 40.

32 „Jede Berufstätigkeit erfordert
eine gründliche Ausbildung und
dann eine ständige Weiterbildung,
um sich den neuen Umständen
anzupassen, und diese Forderung
verpflichtet insbesondere all jene,
die eine leitende Stellung in der
Gesellschaft anstreben, denn sie
haben einen wichtigen Dienst zu
leisten, von dem das Wohlergehen
aller abhängt“ ( Gespräche mit Msgr.
Escrivá de Balaguer, 90).



33 „Zu einer besseren Welt trägt
man nur bei, indem man selbst jetzt
das Gute tut, mit aller Leidenschaft
und wo immer die Möglichkeit
besteht“ (Benedikt XVI., Enz. Deus
caritas est, 31 b).

34 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 30.

35 „Ein Mensch oder eine
Gesellschaft, die auf die Not und die
Ungerechtigkeit nicht reagieren und
sich nicht bemühen, sie zu lindern,
sind nicht Mensch und nicht
Gesellschaft nach dem Maße des
liebenden Herzens Christi. Unter
ständiger Bewahrung eines weiten
Freiheitsraumes bei der
Ausarbeitung und Anwendung
konkreter Lösungen und folglich
innerhalb eines selbstverständlichen
Pluralismus müssen die Christen in
ihrem Eifer übereinstimmen, der
Menschheit zu dienen. Sonst wäre
ihr Christentum nicht das Wort und



das Leben Jesu, sondern eine Maske
und ein Betrug“ (Hl. Josefmaria, 
Christus begegnen, 167).

36 Johannes Paul II., Enz. Centesimus
annus, 48. Vgl. KKK, 1883; 
Kompendium der Soziallehre der
Kirche, 186 u. 187.

„Das Subsidiaritätsprinzip widersetzt
sich allen Formen des
Kollektivismus. Es zieht die Grenzen
für das Eingreifen des Staates. Es
zielt darauf ab, die Beziehungen
zwischen den Einzelpersonen und
den Gesellschaften in ein
harmonisches Verhältnis zu bringen.
Es sucht auf internationaler Ebene
eine wahre Ordnung zu
schaffen“ (KKK, 1885).

Gott „überlässt jedem Geschöpf jene
Aufgaben, die es den Fähigkeiten
seiner Natur gemäß auszuüben ver‐
mag. Diese Führungsweise soll im
gesellschaftlichen Leben nachgeahmt
werden. Das Verhalten Gottes bei der



Weltregierung, das von so großer
Rücksichtnahme auf die menschliche
Freiheit zeugt, sollte die Weisheit
derer inspirieren, welche die
menschlichen Gesellschaften
regieren. Sie haben sich als Diener
der göttlichen Vorsehung zu
verhalten“ (KKK, 1884).

37 Die legale Gerechtigkeit (oder
Gesetzesgerechtigkeit) ist die Tugend,
die die Person zum Geben dessen
bereit macht, was der Bürger
gerechterweise der Gemeinschaft
schuldet: vgl. KKK, 2411.

 „Der Gehorsam gegenüber der
Autorität und die Mitverantwortung
für das Gemeinwohl machen es zu
einer sittlichen Pflicht, Steuern zu
zahlen“ (KKK, 2240). „Listige
Betrügereien, durch die sich manche
den Bestimmungen des Gesetzes und
den sozialen Pflichten entziehen,
sind entschieden zu verurteilen. Sie
lassen sich mit den Forderungen der



Gerechtigkeit nicht
vereinbaren“ (KKK, 2411).

38 „Die Tatsache der gegenseitigen
Abhängigkeit wird als
entscheidendes System von
Beziehungen in der heutigen Welt
mit seinen wirtschaftlichen,
kulturellen, politischen und
religiösen Faktoren verstanden und
als moralische Kategorie
angenommen. Wenn die gegenseitige
Abhängigkeit in diesem Sinne
anerkannt wird, ist die ihr
entsprechende Antwort als
moralisches und soziales Verhalten,
als ,Tugend‘ also, die
Solidarität“ (Johannes Paul II., Enz. 
Sollicitudo rei socialis, 38).

39 Vgl. Kompendium der Soziallehre
der Kirche, 193-195.

40 Vgl. II. Vat. Konzil, Konst. 
Gaudium et spes, 75.



41 Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Christifideles laici,
30.12.1988, 42.

42 Wenn zum Beispiel „die
Abwendung oder vollständige
Aufhebung eines
Abtreibungsgesetzes nicht möglich
wäre, [kann es] einem Abgeordneten,
dessen persönlicher absoluter
Widerstand gegen die Abtreibung
klarge-stellt und allen bekannt wäre,
gestattet sein, Gesetzesvorschläge zu
unterstützen, die die 
Schadensbegrenzung eines solchen
Gesetzes zum Ziel haben und die
negativen Auswirkungen auf das
Gebiet der Kultur und der
öffentlichen Moral
vermindern“ (Johannes Paul II., Enz. 
Evangelium vitae, 73).

43 Es ist „die Aufgabe der Laien, in
freier Initiative und ohne träge erst
Weisungen und Direktiven von
anderer Seite abzuwarten, das



Denken und die Sitten, die Gesetze
und die Lebensordnungen ihrer
Gemeinschaft mit christlichem Geist
zu durchdringen“ (Paul VI., Enz. 
Populorum progressio, 81). Vgl. II.
Vat. Konzil, Dogm. Konst. Lumen
gentium, 75; Konst. Gaudium et spes,
43; Johannes Paul II., Apost.
Schreiben Christifideles laici, 15; KKK,
2442.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/29-mensch-und-gesellschaft/
(06.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/29-mensch-und-gesellschaft/
https://opusdei.org/de/article/29-mensch-und-gesellschaft/

	29. Mensch und Gesellschaft
	1. Der soziale Charakter der Person
	2. Die Gesellschaft
	3. Die Autorität [13]
	4. Das Gemeinwohl
	5. Gesellschaft und transzendente Dimension der Person
	6. Teilnahme der Katholiken am öffentlichen Leben


