
opusdei.org

26. Freiheit, Gesetz
und Gewissen

Gott hat die Freiheit gewollt,
damit der Mensch ohne Zwang
seinen Schöpfer und Erlöser
sucht.

04.09.2017

1. Die Freiheit der Kinder
Gottes

Die Freiheit des Menschen hat
mehrere Dimensionen. Freiheit von
Zwang liegt vor, wenn eine Person
nach außen tun kann, was sie zu tun



beschlossen hat, ohne dass äußere
Akteure ihr etwas aufnötigen oder
sie behindern. So spricht man von
Meinungsfreiheit,
Versammlungsfreiheit usw. Mit 
Wahlfreiheit oder psychologischer
Freiheit bezeichnet man das Fehlen
von innerem Druck, eine bestimmte
Handlung zu wählen. Sie meint nicht
die Möglichkeit des Handelns,
sondern des Entscheidens, also das
Freisein von innerer Nötigung. Im 
moralischen Sinn schließlich bedeutet
Freiheit die Fähigkeit, das Gute – das
der Gegenstand des freien Willens ist
– zu bejahen und zu lieben, ohne
durch ungeordnete Leidenschaften
oder die Sünde daran gehindert zu
werden.

Gott hat die Freiheit des Menschen
gewollt, damit dieser „seinen
Schöpfer aus eigenem Entscheid
suche und frei zur vollen und seligen
Vollendung in Einheit mit Gott
gelange. Die Würde des Menschen



verlangt daher, dass er in bewusster
und freier Wahl handle, das heißt
personal, von innen her bewegt und
geführt und nicht unter blindem
inneren Drang oder unter bloßem
äußeren Zwang. Eine solche Würde
erwirbt der Mensch, wenn er sich
aus aller Knechtschaft der
Leidenschaften befreit und sein Ziel
in freier Wahl des Guten verfolgt
sowie sich die geeigneten Hilfsmittel
wirksam und in angestrengtem
Bemühen verschafft“ [1].

Die Freiheit von äußerem Zwang,
von innerer Nötigung und von den
ungeordneten Leidenschaften – mit
einem Wort, die volle menschliche
Freiheit – ist äußerst wertvoll, denn
nur sie ermöglicht die Liebe (die
freie Bejahung) des Guten als
solchen, und damit die Liebe zu Gott
als dem höchsten Gut. In diesem Akt
ahmt der Mensch die göttliche Liebe
nach und erreicht das Ziel, für das er
geschaffen wurde. Deshalb sagt man,



dass „die wahre Freiheit ein
erhabenes Kennzeichen des Bildes
Gottes im Menschen“ ist [2].

 Die Heilige Schrift betrachtet die
menschliche Freiheit aus der
Perspektive der Heilsgeschichte. Als
Folge des Sündenfalls der
Stammeltern wurde die Freiheit, die
der Mensch von Gott empfangen
hatte, zwar der Sklaverei der Sünde
unterworfen, aber nicht vollständig
zerstört (vgl. KKK, 1739-1740). Durch
sein glorreiches Kreuz, das in der
Heilsökonomie des Alten Bundes
angekündigt und vorbereitet worden
war, „hat Christus allen Menschen
das Heil erworben. Er hat sie von der
Sünde befreit, die sie gefangen
hielt“ (KKK, 1741). Nur durch sein
Mitwirken mit der Gnade, die Gott
durch Christus schenkt, kann der
Mensch zur vollen Freiheit im
moralischen Sinn gelangen: „Zur
Freiheit hat uns Christus befreit“ (Gal
5,1; vgl. KKK, 1742).



Die Möglichkeit, dass der Mensch
sündigt, hat Gott nicht davon
abgehalten, ihn als freies Wesen zu
erschaffen. Menschliche Autorität
muss die Freiheit respektieren und
darf ihr keine anderen Grenzen
setzen, als durch gerechte Gesetze
gefordert ist. Gleichzeitig darf aber
nicht vergessen werden, dass
Entscheidungen nicht einfach
deshalb gut sind, weil sie frei
getroffen wurden; und dass man nur
im Licht des großen Wertes der
freien Bejahung des Guten durch den
Menschen die ethische Forderung
versteht, auch seine fehlbare Freiheit
zu achten.

2. Das natürliche Sittengesetz

Der Begriff „Gesetz“ ist ein analoger.
Das natürliche Sittengesetz, das Neue
Gesetz oder Gesetz Christi, die
menschlichen Gesetze des Staates
und der Kirche sind moralische
Gesetze in sehr verschiedenem Sinn,



auch wenn allen etwas gemeinsam
ist.

Man nennt den Plan der göttlichen
Weisheit, nach dem die ganze
Schöpfung zu ihrem Ziel geführt
wird, das Ewige Gesetz [3]. Insoweit
es das Menschengeschlecht betrifft,
besteht es im ewigen Heilsratschluss
Gottes, der uns in Christus erwählt
hat, „damit wir heilig und untadelig
leben vor Gott; er hat uns aus Liebe
im Voraus dazu bestimmt, seine
Söhne zu werden durch Jesus
Christus“ (Eph 1,4-5).

Gott führt jedes Geschöpf seiner
Natur entsprechend zu seinem Ziel.
Konkret heißt das: „Gott sorgt für die
Menschen anders als für die Wesen,
die keine Personen sind: nicht ‚von
außen’, durch die Gesetze der
physischen Natur, sondern ‚von
innen’, durch die Vernunft, die, wenn
sie mit Hilfe des natürlichen Lichtes
das ewige Gesetz Gottes erkennt,



dadurch imstande ist, dem Menschen
die rechte Richtung seines freien
Handelns zu weisen“ [4].

Das natürliche Sittengesetz ist eine
Teilhabe am Ewigen Gesetz im
vernunftbegabten Geschöpf [5]. Es
„ist das ewige Gesetz selbst, das den
vernunftbegabten Wesen
eingepflanzt ist und sie auf das
gebührende Tun und Ziel
hinlenkt“ [6]. Es ist daher ein
göttliches Gesetz (das natürliche
göttliche Gesetz). Es besteht im Licht
der Vernunft selbst, das dem
Menschen erlaubt, zwischen Gut und
Böse zu unterscheiden, und es besitzt
Gesetzeskraft, insofern es Stimme
und Interpret der allerhöchsten
Vernunft Gottes ist, an der unser
Geist Anteil hat und der sich unsere
Freiheit unterwirft [7]. Man nennt es 
natürlich, weil es im Licht der
Vernunft besteht, das jeder Mensch
von Natur aus besitzt.



 Das natürliche Sittengesetz ist der
erste Schritt der Mitteilung des
göttlichen Heilsratschlusses an das
Menschengeschlecht, dessen
vollständige Kenntnis nur durch die
Offenbarung möglich ist.
„Angelpunkt des Sittengesetzes ist
das Verlangen nach Gott und die
Unter-ordnung unter ihn, den Quell
und Richter alles Guten, sowie der
Sinn für den Mitmenschen als ein
ebenbürtiges Wesen“ (KKK, 1955).

 - Eigenschaften: Das natürliche
Sittengesetz ist allgemeingültig, weil
es für jede menschliche Person aller
Zeiten gilt (vgl. KKK, 1956). Es „ist 
unveränderlich und überdauert die
geschichtlichen Veränderungen; in
der Flut der Vorstellungen und der
Sitten bleibt es bestehen und
unterstützt ihren Fortschritt. Die
Regeln, die es wiedergeben, bleiben
dem Wesen nach gültig“ (KKK, 1958)
[8]; es ist verpflichtend, denn in
seinem Streben nach Gott „muss der



Mensch in freier Entscheidung das
Gute tun und das Böse meiden. Aber
dazu muss der Mensch das Gute vom
Bösen unterscheiden können, vor
allem dank des Lichtes der
natürlichen Vernunft“ [9]. Die
Befolgung des natürlichen
Sittengesetzes kann in bestimmten
Situationen schwer sein, sie ist
jedoch niemals unmöglich [10].

- Kenntnis des natürlichen
Sittengesetzes: Die Gebote dieses
Gesetzes können mittels der Vernunft
von allen erkannt werden. Trotzdem
„werden sie nicht von allen
Menschen klar und unmittelbar
wahrgenommen“ (KKK, 1960). Ihre
tatsächliche Kenntnis ist oft abhängig
von der persönlichen Einstellung des
Einzelnen, vom gesellschaftlichen
Umfeld, von Erziehung und Bildung
usw. Da in unserer gegenwärtigen
Lage die Folgen der Sünde nicht
vollständig getilgt sind, braucht der
Mensch Gnade und Offenbarung,



damit die sittlichen Wahrheiten „von
allen ohne Schwierigkeit, mit
sicherer Gewissheit und ohne
Beimischung eines Irrtums erkannt
werden“ [11].

3. Das positive göttliche
Gesetz

Das Alte Gesetz, das Gott dem Mose
geoffenbart hat, „ist die erste Stufe
des geoffenbarten Gesetzes. Seine
sittlichen Vorschriften sind in den
zehn Geboten
zusammengefasst“ (KKK, 1962), die
unmittelbare Schlussfolgerungen aus
dem natürliche Sittengesetz zum
Ausdruck bringen. Die
Heilsökonomie des Alten
Testamentes zielt vor allem darauf
ab, das Kommen des Erlösers
vorzubereiten, anzukündigen und im
Voraus anzudeuten [12].

Das Neue Gesetz, Gesetz des
Evangeliums oder Gesetz Christi, „ist



die durch den Glauben an Christus
gewährte Gnade des Heiligen Geistes.
Die äußeren Vorschriften, von denen
das Evangelium auch redet, bereiten
auf diese Gnade vor oder bringen
deren Wirkungen im Leben zum
Tragen“ [13].

Hauptelement des Gesetzes Christi ist
die Gnade des Heiligen Geistes, die
den ganzen Menschen heilt und sich
im Glauben kundtut, der in der Liebe
tätig ist [14]. Es ist in erster Linie ein
inwendiges Gesetz, das die innere
Kraft zum Vollbringen dessen, was es
lehrt, verleiht. In zweiter Linie ist es
auch ein geschriebenes Gesetz, das
sich in den Lehren des Herrn findet
(in der Bergpredigt, den Selig‐
preisungen usw.) sowie in den
sittlichen Weisungen der Apostel, die
im Liebesgebot zusammengefasst
werden können. Dieses zweite
Element ist nicht von
untergeordneter Bedeutung, denn
die Gnade des Heiligen Geistes, die



dem Herzen des Gläubigen
eingegossen wird, führt ihn
notwendigerweise zu einem „Leben
nach dem Geist“ und findet ihren
Ausdruck in den „Früchten des
Geistes“, die den „Werken des
Fleisches“ entgegengesetzt sind (vgl.
Gal 5,16-26).

Die Kirche mit ihrem Lehramt ist der
authentische Interpret des
natürlichen Sittengesetzes (vgl. KKK,
2036). Diese ihre Sendung ist nicht
auf die Gläubigen begrenzt, sondern
umfasst kraft des Gebotes Christi – 
euntes, docete omnes gentes (Mt
28,19) – alle Menschen. Daraus folgt,
dass den Christen die Verantwortung
auferlegt ist, die Menschen das
natürliche Sittengesetz zu lehren, da
sie es durch den Glauben und mit der
Hilfe des Lehramts leicht und
irrtumsfrei erkennen.



4. Die staatlichen Gesetze

Staatliche Gesetze sind die von der
staatlichen Autorität (in der Regel
von der gesetzgebenden
Körperschaft) erlassenen normativen
Weisungen, die den Zweck haben,
jene Forderungen des natürlichen
Sittengesetzes zu promulgieren, zu 
erläutern oder zu konkretisieren, die
notwendig sind, um das Leben der
Bürger in einer politisch
organisierten Gesellschaft zu
ermöglichen und zweckdienlich zu
regeln [15]. Sie sollen hauptsächlich
den Frieden und die Sicherheit sowie
die Freiheit, die Gerechtigkeit, den
Schutz der Grundrechte der Person
und die öffentliche Moral
gewährleisten [16].

Zur Tugend der Gerechtigkeit gehört
die moralische Verpflichtung, die
gerechten staatlichen Gesetze zu
befolgen. Die Schwere dieser
Verpflichtung hängt davon ab, wie



wichtig der jeweilige Gesetzesinhalt
für das Gemeinwohl der Gesellschaft
ist.

Ungerecht sind Gesetze, die dem
natürlichen Sittengesetz und dem
Gemeinwohl der Gesellschaft
widersprechen. Das sind konkret:

1) Gesetze, die etwas verbieten, was
für die Bürger moralisch
verpflichtend ist, oder die etwas
befehlen, das man nicht tun kann,
ohne moralische Schuld auf sich zu
laden;

2) Gesetze, die Güter, die zum
Gemeinwohl gehören, positiv
schädigen oder des geschuldeten
Schutzes berauben: das Leben, die
Gerechtigkeit, die Grundrechte der
Person, die Ehe oder die Familie,
usw.;

3) Gesetze, die nicht rechtmäßig
promulgiert wurden;



4) Gesetze, die nicht auf
angemessene Weise Lasten und
Vorteile unter den Staatsbürgern
verteilen.

Ungerechte staatliche Gesetze
verpflichten nicht im Gewissen. Es
besteht im Gegenteil die moralische
Pflicht, ihre Anordnungen nicht zu
befolgen, vor allem wenn sie aus den
unter 1) und 2) genannten Gründen
ungerecht sind, ferner das eigene
Nicht-Einverständnis kundzutun und
zu versuchen, sie nach Möglichkeit
zu ändern oder wenigstens ihre
negativen Wirkungen zu mindern. In
manchen Fällen wird man aus
Gewissensgründen den Gehorsam
verweigern müssen (vgl. KKK,
2242-2243) [17].

5. Die kirchlichen Gesetze
und die Gebote der Kirche

Um die Menschen zu erlösen, hat
Gott auch gewollt, dass sie eine



Gesellschaft bilden [18]: die Kirche,
die von Jesus Christus gegründet und
von ihm mit allen Mitteln zur
Erreichung ihres übernatürlichen
Zieles, nämlich der Rettung der
Seelen, ausgestattet wurde. Zu diesen
Mitteln zählt die
Gesetzgebungsgewalt, die dem Papst
für die ganze Kirche und den
Diözesanbischöfen – sowie den ihnen
gleichgestellten Hirten – für ihre
jeweilige Zirkumskription zusteht.
Der Großteil der Gesetze, die für die
Gesamtkirche gelten, ist im Codex
des Kanonischen Rechtes enthalten.
Es gibt einen Codex für die Gläubigen
des lateinischen Ritus und einen für
die Gläubigen der orientalischen
Riten.

Die kirchlichen Gesetze begründen
eine wirkliche sittliche Verpflichtung
[19], die je nach Materie schwer oder
leicht sein kann.



Die allgemeinsten Kirchengebote
sind fünf: 1. an Sonn- und gebotenen
Feiertagen der heiligen Messe
andächtig beiwohnen (vgl. KKK,
2042); 2. die Todsünden wenigstens
einmal im Jahr beichten, desgleichen
in Todesgefahr und wenn man
kommunizieren muss (vgl. KKK,
2042); 3. wenigstens einmal im Jahr,
und zwar zur österlichen Zeit, die
heilige Kommunion empfangen (vgl.
KKK, 2042); 4. die gebotenen Fasttage
halten (Enthaltungs- und
Abbruchfasten), wie die Kirche
anordnet (vgl. KKK, 2043); 5. zu den
materiellen Bedürfnissen der Kirche
beitragen (vgl. KKK, 2043).

6. Freiheit und Gesetz

Moralfragen werden manchmal so
behandelt, als wären die ethischen
Forderungen des Sittengesetzes
etwas der Freiheit Äußerliches. Frei
heit und Gesetz stehen dann
gewissermaßen im Gegensatz



zueinander, als würden sie sich
wechselseitig begrenzen: die Freiheit
beginnt dort, wo das Gesetz aufhört,
und umgekehrt.

In Wirklichkeit entspringt das freie
Handeln nicht dem Instinkt bzw.
einer physischen oder biologischen
Notwendigkeit, sondern jeder
Mensch entscheidet gemäß seiner
Erkenntnis von Gut und Böse. Er tut
in Freiheit das Gute, das im
Sittengesetz vorgegeben ist, und
meidet in Freiheit das Böse, das er
durch dieses Gesetz erkennt.

Die Weigerung, das durch das
Sittengesetz erkannte Gute zu tun, ist
nicht Freiheit, sondern Sünde. Die
Sünde steht dem Sittengesetz
entgegen, nicht die Freiheit. Gewiss
weist uns das Gesetz darauf hin, dass
das Verlangen nach einem
sündhaften Verhalten, das man
vielleicht verspürt – etwa nach
Rache, Gewalt, Diebstahl usw. –,



korrigiert werden muss. Diese
sittliche Mahnung steht aber nicht im
Widerspruch zur Freiheit, die immer
auf die freie Bejahung des Guten
durch die Person ausgerichtet ist,
und sie bedeutet auch keine
Nötigung, da die traurige Möglichkeit
zu sündigen weiter besteht.
„Schlechtes Handeln befreit nicht,
sondern versklavt ... [Wer sündigt,]
wird vielleicht sagen können, er sei
seinen Neigungen gefolgt, doch von
wahrer Freiheit kann nicht die Rede
sein. Denn er ist zum Sklaven seiner
Entscheidung geworden, der
schlimmsten aller Entscheidungen:
sich von Gott zu entfernen; doch das
ist keine Freiheit“ [20].

Ein anderes Problem ist, dass die 
menschlichen Gesetze und Regeln
aufgrund der Allgemeinheit und
Präzision ihrer Formulierung in dem
einen oder anderen konkreten Fall
kein getreuer Ausdruck dessen sein
können, was ein Mensch tun soll.



Eine gut gebildete Person weiß in
solchen konkreten Fällen, dass sie
tun muss, was sie mit Sicherheit als
das Gute erkennt [21]. Es gibt jedoch
keine Situation, in der es gut wäre,
Taten zu setzen, die in sich böse und
daher durch Verbote des natürlichen
Sittengesetzes oder des positiven
göttlichen Gesetzes verboten sind
(Ehebruch, vorsätzlicher Mord usw.)
[22].

7. Das Gewissen

„Das Gewissen ist ein Urteil der
Vernunft, in welchem der Mensch
erkennt, ob eine kon-krete Handlung,
die er beabsichtigt, gerade ausführt
oder schon getan hat, sittlich gut
oder schlecht ist“ (KKK, 1778). „Das
Gewissen drückt also die sittliche
Verpflichtung im Lichte des
Naturgesetzes aus: Es ist die
Verpflichtung, das zu tun, was der
Mensch durch seinen Gewissensakt



als ein Gutes erkennt, das ihm hier
und jetzt aufgegeben ist“ [23].

Das Gewissen ist die nächste Norm
der Sittlichkeit jedes Menschen:
„norma proxima moralitatis cuiusque
hominis“ [24]. Wer daher gegen sein
Gewissen handelt, handelt unsittlich.
Diese Funktion, unmittelbare Norm
der Sittlichkeit zu sein, kommt dem
Gewissen nicht deswegen zu, weil es
die höchste Norm wäre [25], sondern
weil es für die Person die
unausweichlich letzte Instanz
darstellt: „Das Urteil des Gewissens
bestätigt »abschließend« die
Übereinstimmung eines bestimmten
konkreten Verhaltens mit dem
Gesetz“ [26]: Wenn ein Mensch,
nachdem er das Problem mit allen
ihm zur Verfügung stehenden
Mitteln geprüft hat, mit Sicherheit
urteilt, gibt es keine höhere Instanz,
kein Gewissen des Gewissens, kein
Urteil über das Urteil; andernfalls



käme es zu einem unendlichen
Regress.

Man nennt rechtes oderwahres
Gewissen jenes, das über die
moralische Qualität einer Handlung
wahrheitsgemäß urteilt; und irriges
Gewissen jenes, das nicht
wahrheitsgemäß urteilt, sondern
eine Handlung für gut hält, die in
Wirklichkeit böse ist, oder
umgekehrt. Ursache eines solchen
Gewissensirrtums ist die 
Unwissenheit. Diese ist entweder 
unüberwindlich (und unverschuldet),
wenn sie die Person so stark
beherrscht, dass diese keinerlei
Möglichkeit hat, sie als solche zu
erkennen und zu beseitigen; oder sie
ist überwindlich (und schuldhaft),
weil sie an sich erkannt und
überwunden werden könnte, was
aber nicht geschieht, weil die Person
nicht die Mittel zu ihrer Aufklärung
einsetzen will [27]. Ein schuldhaft
irriges Gewissen befreit nicht von



Sünde, es kann sogar deren Schwere
erhöhen.

Ein sicheres Gewissen liegt vor, wenn
das Urteil mit der moralischen
Gewissheit, sich nicht zu irren, gefällt
wird. Man spricht vom 
wahrscheinlichen Gewissen, wenn
eine gewisse Wahrscheinlichkeit des
Irrtums besteht, die aber geringer ist
als die Wahrscheinlichkeit, recht zu
urteilen. Von zweifelndem Gewissen
ist die Rede, wenn die
Wahrscheinlichkeit zu irren genauso
groß oder größer ist als die
Wahrscheinlichkeit recht zu urteilen.
Schließlich spricht man von einem 
perplexen Gewissen, wenn jemand
nicht zu urteilen wagt, weil er denkt,
dass sowohl zu handeln wie nicht zu
handeln Sünde wäre.

Praktisch darf man nur einem 
sicheren und wahren Gewissen bzw.
demsicheren unüberwindlich irrigen
Gewissen folgen [28]. Im



Gewissenszweifel darf man nicht
handeln. Man muss vielmehr zuvor
den Zweifel durch Gebet, Studium,
Rat usw. klären.

8. Die Gewissensbildung

Unsittliche Handlungen, die auf
unüberwindlicher Unwissenheit
beruhen, sind für den, der sie begeht,
und möglicherweise auch für andere
schädlich; auf jeden Fall können sie
zu einer größeren Verdunkelung des
Gewissens beitragen. Daher die
gebieterische Notwendigkeit der
Gewissensbildung (vgl. KKK, 1783).

Um ein rechtes Gewissen zu bilden,
ist es erforderlich, den Verstand in
der Kenntnis der Wahrheit zu
unterrichten ‒ hierfür steht dem
Christen die Hilfe des Lehramts der
Kirche zur Verfügung ‒ und den
Willen und die Affekte durch Übung
der Tugenden zu erziehen [29]. „Die



Erziehung des Gewissens ist eine
lebenslange Aufgabe“ (KKK, 1784).

Um das Gewissen zu bilden, ist die
Demut besonders wichtig, die man
erlangt, wenn man Gott gegenüber
aufrichtig ist; und ebenso die
geistliche Leitung [30].

Ángel Rodríguez Luño

Grundlegende Literatur

Katechismus der Katholischen Kirche
[KKK], 1730-1742, 1776-1794 und
1950-1974.

Johannes Paul II., Enz. Veritatis
splendor, 6.8.1993, 28-64.

Empfohlene Literatur

Hl. Josefmaria, Homilie Das
Gottesgeschenk unserer Freiheit, in 
Freunde Gottes, 23-38.

J. Ratzinger, Gewissen und Wahrheit,
in M. Kessler (Hrsg.), Fides quaerens



intellectum: Beiträge zur
Fundamentaltheologie, Francke,
Tübingen 1992, S. 293-309.

E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teología moral fundamental,
Palabra, Madrid 2000, S. 269-289,
316-332, 348-363, 399-409 und
430-434.

1 II. Vat. Konzil, Konst. Gaudium et
spes, 17. Vgl. KKK, 1731.

2 Ebd.

3 Vgl. hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, I-II, q. 93, a. 1 c.; II. Vat.
Konzil, Erklärung Dignitatis
humanae, 3.

4 Johannes Paul II., Enz. Veritatis
splendor, 43.



5 Vgl. hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, I-II, q. 91, a.2.

6 Vgl. Johannes Paul II., Enz. 
Veritatis splendor, 44.

7 Vgl. ebd.

8 „Die Anwendung des natürlichen
Sittengesetzes ist vielfältig; sie kann
ein Nachdenken erfordern, das die je
nach Ort, Zeit und Umständen
vielfach verschiedenen
Lebensbedingungen berücksichtigt.
Dennoch bleibt in der
Mannigfaltigkeit der Kulturen das
natürliche Gesetz eine Regel, welche
die Menschen untereinander
verbindet und ihnen über die
unvermeidlichen Unterschiede
hinaus gemeinsame Grundsätze
auferlegt“ (KKK, 1957).

9 Johannes Paul II., Enz. Veritatis
splendor, 42.

10 Vgl. ebd., 102.



11 Pius XII., Enz. Humani generis: DS
3876; vgl. KKK, 1960.

12 Vgl. II. Vat. Konzil, Dogm. Konst. 
Dei Verbum, 15.

13 Johannes Paul II., Enz. Veritatis
splendor, 24. Vgl. hl. Thomas v.
Aquin, Summa Theologiae, I-II, q. 106,
a. 1 c. und ad 2.

14 Vgl. hl. Thomas v. Aquin, Summa
Theologiae, I-II, q. 108, a. 1.

15 Vgl. hl. Thomas v. Aquin, Summa
Theologiae, I-II, q. 95, a. 1; KKK, 1959.

16 Vgl. Johannes Paul II., Enz. 
Evangelium vitae, 25.3.1995, 71.

17 Ebd., 72-74.

18 Vgl. II. Vat. Konzil, Dogm. Konst. 
Lumen gentium, 9.

19  Vgl. Konzil von Trient, Canones
über das Sakrament der Taufe, 8: DS
1621.



20 Hl. Josefmaria, Homilie Das
Gottesgeschenk unserer Freiheit, in 
Freunde Gottes, 37

21 Vgl. hl. Thomas von Aquin, 
Summa Theologiae, I-II, q. 96, a. 6; II-
II, q. 120.

22 Vgl. Johannes Paul II., Enz. 
Veritatis splendor, 76, 80, 81,82.

23 Ebd., 59.

24 Ebd., 60.

25 Vgl. ebd..

26 Ebd., 59.

27 Vgl. ebd., 62; II. Vat. Konzil, Konst.
Gaudium et spes, 16.

28 Das sichere, aber unüberwindlich
irrige Gewissen ist kein absolutes
moralisches Richtmaß. Es
verpflichtet nur, solange der Irrtum
andauert. Und es verpflichtet nicht
aus sich selbst. Seine Autorität



kommt aus der Wahrheit, so dass das
irrige Gewissen nur insofern
verpflichtet, als man es subjektiv und
unüberwindlich für wahr hält. In
sehr wichtigen Angelegenheiten (z.B.
vorsätzlicher Mord usw.) wird es
schwerlich einen unüberwindlichen
Gewissensirrtum geben.

29 Vgl. Johannes Paul II., Enz. 
Veritatis splendor, 64.

30 „Eine geistliche Leitung darf nicht
darauf hinauslaufen, Menschen ohne
eigenes Urteilsvermögen heranzubil‐
den, die sich darauf beschränken
auszuführen, was andere ihnen
sagen. Im Gegenteil: der Sinn der
geistlichen Leitung besteht gerade
darin, die eigene Urteilsfähigkeit zu
stärken; und ein eigenes, unabhängi‐
ges Urteil setzt charakterliche Reife,
ausreichende Kenntnis der
christlichen Lehre, Feinfühligkeit
und Willensstärke



voraus“ (Gespräche mit Msgr. Escrivá
de Balaguer, 93).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/26-freiheit-gesetz-und-gewissen/
(13.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/26-freiheit-gesetz-und-gewissen/
https://opusdei.org/de/article/26-freiheit-gesetz-und-gewissen/

	26. Freiheit, Gesetz und Gewissen
	1. Die Freiheit der Kinder Gottes
	2. Das natürliche Sittengesetz
	3. Das positive göttliche Gesetz
	4. Die staatlichen Gesetze
	5. Die kirchlichen Gesetze und die Gebote der Kirche
	6. Freiheit und Gesetz
	7. Das Gewissen
	8. Die Gewissensbildung


