
opusdei.org

24.(2) Das Sakrament
der Weihe

Das Sakrament der Weihe
verleiht eine Teilhabe am
Priestertum Christi des
Hauptes. Das Weihepriestertum
unterscheidet sich seinem
Wesen nach vom gemeinsamen
Priestertum der Gläubigen.

06.09.2017

1. Das Priestertum Christi

Aus dem Volk Israel, das Ex 19,6 als
ein Reich von Priestern bezeichnet,
wurde der Stamm Levi von Gott



bestimmt zur „Sorge für die
Wohnstätte der
Bundesurkunde“ (Num 1,50). Aus den
Leviten ihrerseits wurden die
Priester des Alten Bundes durch den
Ritus der Salbung geweiht (vgl. Ex
29,1-7) und ihnen eine Funktion
übertragen “für die Menschen […]
zum Dienst vor Gott, um Gaben und
Opfer für die Sünden
darzubringen“ (Hebr 5,1). Als
Bestandteil des mosaischen Gesetzes
ist dieses Priestertum Hinführung
auf „eine bessere Hoffnung“ (Hebr
7,19). Es ist ein „Schatten der
künftigen Güter“, aber aus sich selbst
„kann es durch die immer gleichen,
alljährlich dargebrachten Opfer die,
die vor Gott treten, niemals für
immer zur Vollendung führen“ (Hebr
10,1).

Das levitische Priestertum war im
auserwählten Volk gewissermaßen
ein Vorausbild der vollen
Verwirklichung des Priestertums in



Jesus Christus, das weder an die
Abstammung noch an die Opfer im
Tempel noch an das Gesetz gebunden
ist, sondern nur an Gott selbst (vgl. 
Hebr 5,17-20 und 7,1 ff). Daher
wurde Jesus „von Gott angeredet als
‚Hoherpriester nach der Ordnung
Melchisedeks‘“ (Hebr 5,10), „denn
durch ein einziges Opfer hat er die,
die geheiligt werden, für immer zur
Vollendung geführt“ (Hebr 10,14). So
hat das fleischgewordene Wort
Gottes die messianischen
Prophezeiungen erfüllt und alle
Menschen durch sein Sterben und
Auferstehen erlöst, indem er sein
Leben hingab in Erfüllung seiner
priesterlichen Sendung. Dieses
Priestertum, von dem Jesus selbst in
Begriffen spricht, die Weihe und
Sendung ausdrücken (vgl. Joh 10,14),
hat somit allumfassende Bedeutung:
Es existiert kein „Heilswirken Gottes
außerhalb der einzigen Mittlerschaft
Christi“ [1].



2. Das Priestertum bei den
Aposteln und ihren
Nachfolgern

Beim letzten Abendmahl tut Jesus
seinen Willen kund, die Apostel an
seinem Priestertum teilhaben zu
lassen, das als Weihe (Heiligung) und
Sendung erscheint: „Wie du mich in
die Welt gesandt hast, so habe auch
ich sie in die Welt gesandt. Und ich
heilige mich für sie, damit auch sie in
der Wahrheit geheiligt sind“ (Joh
17,18-19). Diese Teilhabe vollzieht
sich in bestimmten Momenten des
öffentlichen Lebens Christi, die man
als Schritte in Richtung auf die
Einsetzung des Weihesakraments
betrachten kann: Jesus beruft die
Apostel und formt aus ihnen ein
Kollegium (vgl. Mk 3,13-19); er
unterweist sie und sendet sie aus zu
predigen (vgl. Lk 9,1-6); er verleiht
ihnen die Vollmacht, Sünden zu
vergeben (vgl. Joh 20,22-23); er



überträgt ihnen eine allumfassende
Sendung (vgl. Mt 28,18-20); und in
einem besonders denkwürdigen
Moment befiehlt er ihnen, die
Eucharistie zu feiern: „Tut dies zu
meinem Gedächtnis!“ (1 Kor 11,24).
Die Apostel wurden „in dieser
Sendung am Pfingsttag voll
bekräftigt“ [2].

Im Lauf ihres Lebens hatten die
Apostel „nicht bloß verschiedene
Helfer im Dienstamt, sondern sie
übertrugen, damit die ihnen
anvertraute Sendung nach ihrem Tod
weitergehe, gleichsam nach Art eines
Testaments ihren unmittelbaren
Mitarbeitern die Aufgabe, das von
ihnen begonnene Werk zu vollenden
und zu kräftigen, (…) und gaben
dann Anordnung, dass nach ihrem
Hingang andere bewährte Männer
ihr Dienstamt übernähmen“. (…) „Die
Bischöfe haben also das Dienstamt in
der Gemeinschaft zusammen mit
ihren Helfern, den Priestern und den



Diakonen, übernommen. An Gottes
Stelle stehen sie der Herde vor, deren
Hirten sie sind, als Lehrer in der
Unterweisung, als Priester im
heiligen Kult, als Diener in der
Leitung“ [3].

2.1. Die liturgische Feier des
Weihesakramentes

 Im Neuen Testament wird der
Aposteldienst durch Auflegung der
Hände und Gebet übertragen (vgl. 
Apg 6,6; 1 Tim 4,14; 5,22; 2 Tim 1,6).
Das ist die Praxis, die in den ältesten
erhaltenen Weiheriten, etwa in der 
Traditio apostolica oder den Statuta
Ecclesiae Antiqua, entgegentritt.
Dieser wesentliche Kern, der das
sakramentale Zeichen bildet, wurde
im Lauf der Jahrhunderte um einige
Nebenriten bereichert, die in den
einzelnen liturgischen Traditionen
verschieden sein können. „So
bezeugen im lateinischen Ritus die
Eröffnungsriten ‒ die Vorstellung



und Wahl des Ordinanden, die
Ansprache des Bischofs, die
Befragung des Ordinanden, die
Allerheiligenlitanei ‒‚ dass die Wahl
des Kandidaten dem Brauch der
Kirche entsprechend vorgenommen
wurde. Sie bereiten auf den
feierlichen Weiheakt vor. Nach
diesem bringen weitere Riten das
vollzogene Mysterium symbolisch
zum Ausdruck und zum Abschluss:
Der Bischof und der Priester erhalten
die Salbung mit dem heiligen
Chrisam, dem Zeichen der
besonderen Salbung durch den
Heiligen Geist, der ihren Dienst
fruchtbar macht; dem Bischof
werden das Evangelienbuch, der
Ring, die Mitra und der Stab
überreicht zum Zeichen seiner
apostolischen Sendung zur
Verkündigung des Gotteswortes,
seiner Treue zur Kirche, der Braut
Christi, und seines Auftrags, der
Hirte der Herde des Herrn zu sein;
dem Priester werden die Patene und



der Kelch überreicht für ‚die Gabe
des heiligen Volkes‘, die er Gott
darbringen soll; dem Diakon, der die
Sendung erhalten hat, das
Evangelium Christi zu verkünden,
wird das Evangelienbuch
übergeben“ (KKK, 1574).

2.2.Wesen und Wirkungen der
Weihe

Durch das Weihesakrament wird
eine Teilhabe am Priestertum Christi
in der apostolischen Sukzession
verliehen. Das Weihepriestertum
unterscheidet sich vom
gemeinsamen (oder allgemeinen)
Priestertum der Gläubigen, das mit
der Taufe und der Firmung verliehen
wird. Beide Weisen des Priestertums
„sind einander zugeordnet“, aber
„sie unterscheiden sich dem Wesen
und nicht bloß dem Grade nach“ [4].
Das Besondere und Wesentliche am
Amtspriestertums liegt darin, dass es
„eine sakramentale



Vergegenwärtigung Jesu Christi, des
Hauptes und Hirten“ [5] ist, die dazu
befähigt, in der pastoralen Funktion
von Verkündigung und Leitung die
Autorität Christi auszuüben und
beim Vollzug des sakramentalen
Dienstes in persona Christi zu
handeln.

 Die repraesentatio Christi Capitis
bleibt im Geweihten immer
bestehen. Er wurde mit dem
sakramentalen Charakter besiegelt,
der bei der Weihe unauslöschlich der
Seele eingeprägt wurde. Der
Charakter ist somit die
hauptsächliche Wirkung des
Sakramentes, und da er eine
bleibende Wirklichkeit ist, kann die
Weihe weder wiederholt noch
ausgelöscht noch auf Zeit erteilt
werden. „Ein gültig Geweihter kann
aus angemessenen Gründen der
Verpflichtungen und Ämter
enthoben werden, die mit der Weihe
gegeben sind, oder es kann ihm



verboten werden, sie auszuüben. Er
kann aber nicht wieder Laie im
eigentlichen Sinn werden“ (KKK,
1583).

 Das Weihesakrament verleiht auf
jeder seiner Stufen außerdem „die
Gnade des Heiligen Geistes, die
diesem Sakrament innewohnt“.
Durch sie „wird der Geweihte
Christus dem Priester, Lehrer und
Hirten angeglichen, als dessen
Diener er eingesetzt ist“ (KKK, 1585).
Dieser Dienstcharakter ist also Gabe
und Aufgabe, denn die Weihe wird
empfangen im Hinblick auf den
Dienst an Christus und an den
Gläubigen, die in der Kirche seinen
mystischen Leib bilden. Beim Bischof
besteht die empfangene Gabe in
„dem Geist des Regierens, den du
[Gott] deinem geliebten Sohn Jesus
Christus gabst und den er seinerseits
den heiligen Aposteln weitergab“ [6].
Beim Priester bittet die Kirche Gott
um die Gabe des Geistes, „damit er



würdig sei, untadelig vor deinem
Altar zu erscheinen, das Evangelium
von deinem Reich zu verkünden, den
Dienst des Wortes der Wahrheit zu
vollbringen, dir Gaben und geistige
Opfer darzubringen, dein Volk durch
das Bad der Wiedergeburt zu
erneuern, so dass es unserem großen
Gott und Retter Jesus Christus
entgegenschreite“ [7]. Für die
Diakone gilt: „Mit sakramentaler
Gnade gestärkt, dienen sie dem Volke
Gottes in der Diakonie der Liturgie,
des Wortes und der Liebestätigkeit in
Gemeinschaft mit dem Bischof und
seinem Presbyterium“ [8].

2.3. Die Stufen des
Weihesakramentes

Der Diakonat, der Presbyterat und
der Episkopat stehen untereinander
in enger innerer Beziehung als
Stufen ein und derselben
Wirklichkeit des Weihesakraments
und werden nacheinander



empfangen. Sie unterscheiden sich
nach der jeweils verliehenen
sakramentalen Wirklichkeit und den
entsprechenden Funktionen in der
Kirche.

„Durch die Bischofsweihe wird die
Fülle des Weihesakramentes
übertragen. Sie heißt ja auch im
liturgischen Brauch der Kirche wie in
den Worten der heiligen Väter ‚das
Hohepriestertum‘, ‚die Ganzheit des
heiligen Dienstamtes‘“ [9]. Den
Bischöfen ist der Dienst an der
Gemeinschaft übertragen: „An Gottes
Stelle stehen sie der Herde vor, deren
Hirten sie sind, als Lehrer in der
Unterweisung, als Priester im
heiligen Kult, als Diener in der
Leitung“ [10]. Sie sind Nachfolger der
Apostel und Glieder des
Bischofskollegiums, dem sie
unmittelbar durch die Bischofsweihe
eingegliedert werden, bei Wahrung
der hierarchischen communio mit
dem Papst, dem Haupt dieses



Kollegiums, und den übrigen
Gliedern. Hauptsächlich kommen
ihnen die Funktionen des Hauptes
zu, und zwar sowohl in der
Gesamtkirche als auch durch den
Vorsitz in den Teilkirchen, die sie „als
Stellvertreter und Gesandte Christi
durch Rat, Zuspruch, Beispiel, aber
auch in Autorität und heiliger
Vollmacht leiten“ [11]. Unter den
Aufgaben der Bischöfe „hat die
Verkündigung des Evangeliums
einen hervorragenden Platz. Denn
die Bischöfe sind Glaubensboten, die
Christus neue Jünger zuführen; sie
sind authentische, das heißt mit der
Autorität Christi ausgerüstete Lehrer.
Sie verkündigen dem ihnen
anvertrauten Volk die Botschaft zum
Glauben und zur Anwendung auf das
sittliche Leben“, und wenn sie „in
Gemeinschaft mit dem römischen
Bischof lehren, sind sie von allen als
Zeugen der göttlichen und
katholischen Wahrheit zu
verehren“ [12]. Als „Verwalter der



Gnade des höchsten Priestertums“
ordnen die Bischöfe mit ihrer
Autorität die fruchtbringende Feier
der Sakramente: „Sie leiten die
Spendung der Taufe, die Anteil am
königlichen Priestertum Christi
gewährt. Sie sind die erstberufenen
Firmspender, sie erteilen die heiligen
Weihen und regeln die Bußdisziplin.
Ferner ermahnen und unterweisen
sie sorgsam ihr Volk, dass es in der
Liturgie und vorzüglich im
Messopfer seinen Anteil gläubig und
ehrfürchtig erfülle“ [13].

Das Priesteramt wurde von Gott
eingesetzt, damit seine Diener
„heilige Weihevollmacht besitzen zur
Darbringung des Opfers und zum
Nachlass der Sünden und das
priesterliche Amt öffentlich vor den
Menschen in Christi Namen
verwalten“ [14]. „Den Priestern ist ihr
Dienstamt in untergeordnetem Rang
übertragen worden; als Glieder des
Priesterstandes sollen sie, in der



rechten Erfüllung der ihnen von
Christus anvertrauten Sendung,
Mitarbeiter des Bischofsstandes
sein“ [15]. Ihr Amt „nimmt an der
Vollmacht teil, mit der Christus selbst
seinen Leib auferbaut, heiligt und
leitet“, und kraft des empfangenen
Weihesakraments sind die Priester
„mit einem besonderen Prägemal
ausgezeichnet, das sie […] dem
Priester Christus gleichförmig macht,
so dass sie in der Person des Hauptes
Christus (in persona Christi Capitis)
handeln können“ [16]. Die Priester
bilden „in Einheit mit ihrem Bischof
ein einziges Presbyterium, das
freilich mit unterschiedlichen
Aufgaben betraut ist“ [17]; sie erfüllen
ihre Sendung in unmittelbarem
Kontakt mit den Menschen.
Konkreter gesagt, „ist die erste
Aufgabe der Priester, [...] allen die
frohe Botschaft Gottes zu verkünden,
um so in der Erfüllung des
Herrenauftrags: ‚Gehet hin in alle
Welt, und verkündet das Evangelium



allen Geschöpfen‘ das Gottesvolk zu
begründen und zu mehren“ [18]. „Am
meisten üben sie ihr heiliges Amt in
der eucharistischen Feier oder
Versammlung aus, wobei sie in der
Person Christi handeln (in persona
Christi agentes) und sein Mysterium
verkünden, die Gebete der Gläubigen
mit dem Opfer ihres Hauptes
vereinigen und das einzige Opfer des
Neuen Bundes, das Opfer Christi
nämlich, der sich ein für alle Mal
dem Vater als unbefleckte Gabe
dargebracht hat (vgl. Hebr 9,11-28),
im Messopfer bis zur Wiederkunft
des Herrn (vgl. 1 Kor 11,26)
vergegenwärtigen und
zuwenden“ [19]. Vereint damit
„walten sie des Amtes der
Versöhnung und der
Wiederaufrichtung für die büßenden
oder von Krankheit heimgesuchten
Gläubigen“. Als wahrhafte Hirten
üben sie „das Amt Christi des Hirten
und Hauptes entsprechend dem
Anteil ihrer Vollmacht aus, sie



sammeln die Familie Gottes als von
einem Geist durchdrungene
Gemeinde von Brüdern und führen
sie durch Christus im Geist zu Gott
dem Vater“ [20].

Die Diakone stehen eine Stufe tiefer
in der Hierarchie. Sie empfangen die
Handauflegung „nicht zum
Priestertum, sondern zur
Dienstleistung“ und verrichten ihr
Amt als repraesentatio Christi Servi.
Aufgabe des Diakons ist es, „feierlich
die Taufe zu spenden, die Eucharistie
zu verwahren und auszuteilen, der
Eheschließung im Namen der Kirche
zu assistieren und sie zu segnen, die
Wegzehrung den Sterbenden zu
überbringen, vor den Gläubigen die
Heilige Schrift zu lesen, das Volk zu
lehren und zu ermahnen, dem
Gottesdienst und dem Gebet der
Gläubigen vorzustehen,
Sakramentalien zu spenden und den
Beerdigungsritus zu leiten“ [21].



3. Spender und Empfänger

 Die Spendung des Weihesakraments
in seinen drei Stufen ist
ausschließlich dem Bischof
vorbehalten. Im Neuen Testament
wird es nur von den Aposteln
gespendet, und „da das Sakrament
der Weihe das Sakrament des
apostolischen Dienstes ist, kommt
den Bischöfen als Nachfolgern der
Apostel die Vollmacht zu, „die
geistliche Gabe" (LG 21), die
„apostolische Saat" (LG 20)
weiterzugeben“ (KKK, 1576), die im
geweihten Amt über die
Jahrhunderte bewahrt wird.

Für die Erlaubtheit einer
Bischofsweihe ist in der lateinischen
Kirche ein ausdrücklicher Auftrag
des Papstes gefordert (vgl. CIC, 1013);
in den Ostkirchen ist ein Auftrag des
Papstes, des Patriarchen oder des
Metropoliten notwendig, wobei eine
Weihe ohne rechtmäßigen Auftrag



immer ungültig ist (vgl. CCEO, 745).
Im Fall der Priester- und
Diakonenweihe muss der Weihende
entweder selbst Bischof des
Kandidaten sein oder von der
zuständigen Autorität das
Entlassschreiben erhalten haben
(vgl. CIC, 1015-1016); wenn die Weihe
außerhalb der eigenen
Zirkumskription stattfindet, ist die
Erlaubnis des Diözesanbischofs
notwendig (vgl. CIC 1017).

Für die Gültigkeit der Weihe ist auf
allen drei Stufen gefordert, dass der
Kandidat ein getaufter Mann ist.
Jesus Christus hat nämlich nur
Männer zu Aposteln gewählt, obwohl
unter den Menschen, die ihm
nachfolgten, Frauen waren, die zum
Teil größere Treue bewiesen haben
als die Männer. Dieses Vorgehen des
Herrn ist von normativer Bedeutung
für das Leben der Kirche und kann
nicht als bloß durch die Umstände
bedingt betrachtet werden. Schon die



Apostel fühlten sich an diese Praxis
gebunden und legten die Hände nur
Männern auf, auch dann, als die
Kirche in Ländern verbreitet war, wo
eine Präsenz von Frauen im
Priesterdienst keine Verwunderung
erregt hätte. Die Väter der Kirche
folgten getreu dieser Norm im
Bewusstsein, sich an eine bindende
Überlieferung zu halten, die auch
durch Synodenbeschlüsse bestätigt
wurde. Daher „nimmt die Kirche für
sich nicht die Vollmacht in Anspruch,
Frauen zur Priesterweihe
zuzulassen“ [22].

Für eine rechtmäßige und völlig
fruchtbare Weihe ist seitens des
Kandidaten außerdem die Berufung
als übernatürliche Wirklichkeit
erforderlich sowie ihre Bestätigung
durch die Einladung der zuständigen
Autorität (den „Ruf der Hierarchie“).
Andererseits gilt in der lateinischen
Kirche für alle drei Weihestufen die
Vorschrift des kirchlichen Zölibats.



Dieser „ist zwar nicht vom Wesen des
Priestertums selbst gefordert“ [23], er
ist „jedoch in vielfacher Hinsicht
dem Priestertum angemessen“, denn
so haben die Kleriker teil an der
zölibatären Lebensform, die Christus
zur Ausführung seiner Sendung
gewählt hat. „Sie hangen ihm leichter
ungeteilten Herzens an, schenken
sich freier in ihm und durch ihn dem
Dienst für Gott und die Menschen“.
Durch die Ganzhingabe ihres Lebens
an die übertragene Sendung „weisen
sie auf jenen geheimnisvollen
Ehebund hin, der von Gott begründet
ist (…), in welchem die Kirche
Christus zum einzigen Bräutigam
hat. Darüber hinaus sind sie ein
lebendiges Zeichen der zukünftigen,
schon jetzt in Glaube und Liebe
anwesenden Welt, in der die
Auferstandenen weder freien noch
gefreit werden“ [24]. Nicht zum
Zölibat verpflichtet sind die
ständigen Diakone und die Diakone
und Priester der Ostkirchen.



Schließlich sind für den Empfang der
Weihe bestimmte innere und äußere
Dispositionen gefordert, ein
Mindestalter und eine angemessene
Ausbildung, sonstige
Weihevoraussetzungen und das
Freisein von Hindernissen und
Irregularitäten (vgl. CIC, 1029-1042;
CCEO, 758-762). Für die Kandidaten
zur Bischofsweihe gelten besondere
Bedingungen, die ihre Eignung
sicherstellen (vgl. CIC, 378).

Philip Goyret

Grundlegende Literatur

Katechismus der Katholischen Kirche
[KKK], 1533-1600.

Empfohlene Literatur

II. Vat. Konzil, Dogm. Konst. Lumen
gentium [LG], 18-29; Dekret 
Presbyterorum Ordinis, 2, 4-6, 15-17.



Hl. Josefmaria, Homilie Priester auf
ewig, 13.4.1973.

1 Kongregation für die
Glaubenslehre, Erklärung Dominus
Iesus, 6.8.2000, 14.

2 II. Vat. Konzil, Dogm. Konst. Lumen
gentium, 19.

3 Ebd., 20.

4 Ebd., 10.

5 Johannes Paul II., Nachsynodales
Apostol. Schreiben Pastores dabo
vobis, 25.3.1992, 15, 4.

6 Römisches Pontifikale,
Bischofsweihe, Weihegebet.

7 Byzantinischer Ritus, Weihegebet
bei der Priesterweihe.



8 II. Vat. Konzil, Dogm. Konst. Lumen
gentium, 29.

9 Ebd., 21.

10 Ebd., 20.

11 Ebd., 27.

12 Ebd., 25.

13 Ebd., 26.

14 II. Vat. Konzil, Dekret 
Presbyterorum Ordinis, 2.

15 Ebd.

16 Ebd.

17 II. Vat. Konzil, Konst. Lumen
gentium, 28.

18 II. Vat. Konzil, Dekret 
Presbyterorum Ordinis, 4.

19 II. Vat. Konzil, Konst. Lumen
gentium, 28.



20 Ebd.

21 Ebd., 29.

22 Johannes Paul II., Apostol.
Schreiben Ordinatio Sacerdotalis,
22.5.1994, 2.

23 II. Vat. Konzil, Dekret 
Presbyterorum Ordinis, 16.

24 Ebd.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/24-das-sakrament-der-weihe/

(15.12.2025)

https://opusdei.org/de/article/24-das-sakrament-der-weihe/
https://opusdei.org/de/article/24-das-sakrament-der-weihe/

	24.(2) Das Sakrament der Weihe
	1. Das Priestertum Christi
	2. Das Priestertum bei den Aposteln und ihren Nachfolgern
	3. Spender und Empfänger


