opusdei.org

14. Die Geschichte
der Kirche

Die Kirche setzt die Sendung
Christi in der Kirche fort und
entfaltet sie unter dem Antrieb
des Heiligen Geistes. In dieser
Geschichte ist Gottliches und
Menschliches miteinander
verflochten.

16.09.2017



1. Die Kirche in der
Geschichte

Die Kirche lasst die Gegenwart
Christi in der Geschichte der
Menschheit fortdauern. Sie ist dem
Sendungsauftrag treu, den Jesus vor
seiner Himmelfahrt ausgesprochen
hat: ,Geht zu allen Volkern und
macht alle Menschen zu meinen
Jungern; tauft sie auf den Namen des
Vaters und des Sohnes und des
Heiligen Geistes, und lehrt sie, alles
zu befolgen, was ich euch geboten
habe. Seid gewiss: Ich bin bei euch
alle Tage bis zum Ende der Welt*“ (Mt
28,19-20). Deshalb findet sich in der
Geschichte der Kirche eine
Verflechtung von gottlichen und
menschlichen Elementen, die
bisweilen schwer
auseinanderzuhalten sind.

Tatsachlich treten, wenn man ihre
Geschichte uberblickt, Aspekte
hervor, die auch fiir einen



ungldubigen Beobachter
uberraschend sind:

a) Thre Einheit in raumlicher und
zeitlicher Hinsicht (Katholizitat): Die
katholische Kirche ist zwei
Jahrtausende hindurch immer
dasselbe Subjekt geblieben, mit
derselben Lehre und denselben
Wesenselementen: Einheit des
Glaubens, der Sakramente, der
Hierarchie (durch die apostolische
Sukzession). In allen Generationen
haben ihr aufSerdem Menschen der
verschiedensten Volker und Kulturen
aus allen Weltgegenden angehort.

b) Thr missionarisches Wirken: Die
Kirche hat zu allen Zeiten und an
allen Orten auch unter den
widrigsten Umstédnden die
historischen Situationen zur
Verkiindigung des Evangeliums
genutzt.

c) Sie hat es verstanden, in jeder
Generation bei Menschen aller



Volker und in allen
Lebensumstanden Friuchte der
Heiligkeit hervorzubringen;

d) Sie hat das erstaunliche Vermogen
bewiesen, auch die schwersten
Krisen zu uberwinden.

2. Die Friihzeit des
Christentums (bis zum
Untergang des
Westromischen Reiches im
Jahr 476)

Im 1. Jh. begann die Verbreitung des
Christentums, zuerst unter der
Fihrung des heiligen Petrus und der
ubrigen Apostel, dann unter ihren
Nachfolgern. Die Zahl der Jinger
Christi nahm laufend zu, vor allem
innerhalb der Grenzen des
Romischen Reiches. Zu Beginn des 4.
Jhs. waren etwa 15% der
Bevolkerung Christen, konzentriert
vor allem in den Stéddten und im



Osten des Reiches. Die neue Religion
hatte aber auch schon jenseits der
Reichsgrenzen Fufs gefasst: in
Armenien, Arabien, Athiopien,
Persien und Indien.

Die romische Staatsmacht sah im
Christentum eine Gefahr, weil es
gegenuber dem Staat fur die
Personen Gewissensfreiheit forderte.
Die Jinger Christi hatten unter
wiederholten Verfolgungen zu
leiden. Viele haben das Martyrium
erlitten. Die letzte und grausamste
Verfolgung ereignete sich zu Beginn
des 4. Jhs. auf Befehl der Kaiser
Diokletian und Galerius.

Im Jahr 313 gewdhrte Kaiser
Konstantin I., der der neuen Religion
wohlwollend gegeniiberstand, den
Christen die Freiheit, ihren Glauben
Zzu bekennen, und leitete eine ihnen
wohlgesinnte Politik ein. Unter
Kaiser Theodosius I. (379-395) wurde
das Christentum zur offiziellen



Religion des Romischen Reiches.
Damals — am Ende des 4. Jhs. —
stellten die Christen bereits die
Mehrheit der Bevolkerung.

Im 4. Jh. hatte die Kirche die schwere
innere Krise des Arianismus zu
bestehen. Arius, ein Priester aus
Alexandrien in Agypten, leugnete die
Gottheit des Sohnes, den er nur als
das erste der Geschopfe, wenngleich
uber den anderen stehend, ansah.
Auch die Gottheit des Heiligen
Geistes wurde von den Arianern
geleugnet. Diese doktrinelle Krise, in
die auch die Kaiser wiederholt
politisch eingriffen, dauerte mehr als
60 Jahre. Uberwunden wurde sie
durch die ersten beiden
okumenischen Konzilien von Nicaa
(325) und Konstantinopel (381), die
den Arianismus verurteilten, die
Gottheit des Sohnes (consubstantialis
Patri, griech. homoousios) und die
Gottheit des Heiligen Geistes
verkiindeten und das Nicano-



konstantinopolitanische Symbolum
(das Credo) formulierten. Der
Arianismus lebte noch bis ins 7. Jh.
weiter, da viele germanische Volker
arianisch missioniert wurden. Erst
nach und nach nahmen sie den
katholischen Glauben an.

Im 5. Jh. traten zwei christologische
Irrlehren auf, die die positive
Wirkung hatten, dass die Kirche
gezwungen war, ihre Lehre zu
vertiefen und das Dogma genauer zu
fassen. Die erste dieser Héresien ist
der Nestorianismus, der in Christus
de facto die Existenz von zwei
Personen, nicht nur von zwei
Naturen behauptet. Dieser Irrtum
wurde auf dem Konzil von Ephesus
(431) verurteilt, das die Einheit der
Person Christi erneut bestatigte. Auf
die Nestorianer gehen die
ostsyrischen und malabarischen
Kirchen zurtck, die bis heute von
Rom getrennt sind. Die andere
Héresie ist der Monophysitismus, der



faktisch die Existenz einer einzigen
Natur, und zwar der gottlichen, in
Christus behauptet. Er wurde auf
dem Konzil von Chalcedon (451)
verurteilt, das bekréaftigte, dass es in
Christus zwei Naturen gibt, die
gottliche und die menschliche, die in
der Person des Wortes geeint sind
ohne Vermischung oder Veranderung
(gegen den Monophysitismus) und
ohne Teilung oder Trennung (gegen
den Nestorianismus). Daher die vier
Adverbien von Chalcedon: inconfuse,
immutabiliter, indivise, in-
separabiliter. Auf die Monophysiten
gehen die koptische, die
westsyrische, die armenische und die
athiopische Kirche zuruck, die
weiterhin von der katholischen
Kirche getrennt sind.

In den ersten Jahrhunderten der
Geschichte des Christentums kommt
es zu einer Hochbliite der
christlichen Literatur in Homiletik,
Theologie und Spiritualitat: die



Werke der Kirchenvater, die grofe
Bedeutung fir die Rekonstruktion
der Tradition besitzen. Die
wichtigsten Kirchenvater des
Westens sind Irendus von Lyon,
Hilarius von Poitiers, Ambrosius von
Mailand, Hieronymus und
Augustinus; im Osten Athanasius,
Basilius, Gregor von Nazianz, Gregor
von Nyssa, Johannes Chrysostomus,
Cyrill von Alexandrien und Cyrill von
Jerusalem.

3. Das Mittelalter (bis zur
Entdeckung Amerikas durch
Christoph Columbus im Jahr
1492)

Im Jahr 476 ging mit der Invasion
mehrerer germanischer Volker das
Westromische Reich unter. Diese
Stimme waren zum Teil Arianer,
zum Teil Heiden. In den folgenden
Jahrhunderten bestand die Aufgabe
der Kirche in der Evangelisierung



dieser Volker und im Beitrag zu ihrer
Zivilisierung. Dann erfolgte die
Missionierung der slawischen und
der skandinavischen Volker sowie
der Magyaren. Das friihe Mittelalter
(bis zum Jahr 1000) war fir Europa
zweifellos eine schwierige Epoche,
gekennzeichnet durch Gewalt im
offentlichen und gesellschaftlichen
Leben und durch einen kulturellen
und wirtschaftlichen Niedergang, der
durch mancherlei Invasionen, die bis
ins 10. Jh. andauerten, verursacht
wurde. Dank der Tatigkeit der Kirche
schufen diese jungen Volker nach
und nach eine neue Zivilisation,
deren Glanzzeit vom 12. bis ins 14.
Jh. dauert.

Im 6. Jh. entstand das
benediktinische Monchstum, das im
Umkreis der Kloster Inseln des
Friedens, der Kultur und des
Wohlstands hervorbrachte. Im 7. Jh.
war fur den ganzen Kontinent die
Mission durch irische und



schottische Monche von grofer
Bedeutung, denen im 8. Jh.
angelsachsische Monche folgten. Mit
dem 7. Jh. endet die Epoche der
Patristik mit den zwei letzten
Kirchenvéatern, dem hl. Johannes
Damaszenus im Osten und dem hl.
Beda Venerabilis im Westen.

Im 7.-8. Jh. entstand in Arabien die
Religion des Islam. Nach dem Tod
Mohammeds begannen die Araber
eine Reihe von Eroberungskriegen
und dehnten ihren Machtbereich
gewaltig aus. Sie unterwarfen unter
anderem die christlichen Volker in
Nordafrika und auf der Iberischen
Halbinsel und trennten die
byzantinische von der lateinisch-
germanischen Welt. Etwa 300 Jahre
lang hatten die européaischen Volker
des Mittelmeers unter dieser Geifdel
zu leiden. Es kam immer wieder zu
Einfallen, Raubziigen, Plinderungen
und Deportationen.



Gegen Ende des 8. Jhs. wurde die
weltliche Macht des Papsttums, die
faktisch schon seit dem Ende des 6.
Jhs. existierte, zu einer festen
Institution. Es entstand der
Kirchenstaat, der das Machtvakuum
in Mittelitalien ausfiillte, das
dadurch entstanden war, dass der
byzantinische Kaiser als blof3
nominelles Oberhaupt an diesem
Gebiet kein Interesse hatte bzw. nicht
in der Lage war, es zu verwalten und
die Bevolkerung zu schiitzen. Im
Lauf der Zeit erkannten die Papste,
dass eine begrenzte weltliche Macht
eine wirksame Garantie ihrer
Unabhéngigkeit gegentiber den
verschiedenen politischen Gewalten
(Kaiser, Konige, Feudalherren)
bildete.

Zu Weihnachten des Jahres 800
wurde das Heilige ROmische Reich
des Abendlandes (Sacrum Romanum
Imperium) neu begrindet. Der Papst
kronte Karl den GrofSen im



Petersdom. Damit war ein
katholisches Staatsgebilde von
universalem Anspruch entstanden,
das durch eine starke Sakralisierung
der politischen Macht und eine
komplexe Verflechtung von Politik
und Religion gekennzeichnet war. Es
bestand bis 1806.

Im 10. Jh. geriet das Papsttum in eine
schwere Krise (das sogen. , Eiserne
Jahrhundert“). Mittelitalienische
Adelsfamilien mischten sich in die
Papstwahl ein, und ganz allgemein
mafiten sich Konige und
Feudalherren das Recht auf
Besetzung vieler kirchlicher Amter
an. Die Papste reagierten auf diese
wenig erbauliche Situation im 11. Jh.
durch die Gregorianische Reform
und den sogenannten
snvestiturstreit“. In der Folge konnte
die kirchliche Hierarchie ihre
Unabhéngigkeit von der politischen
Macht weitgehend zuruckgewinnen.



Im Jahr 1054 vollzog der Patriarch
von Konstantinopel Michael
Kerullarios die definitive Trennung
der Griechen von der katholischen
Kirche (das Morgenlandische
Schisma). Es war der letzte Schritt
einer Reihe von
Auseinandersetzungen und
Streitigkeiten, die schon im 5. Jh.
begonnen hatten, verursacht zu
einem Gutteil durch die Einmischung
der ostromischen Kaiser in das
Leben der Kirche (Casaropapismus).
Dieses Schisma erfasste alle Volker,
die dem byzantinischen Patriarchat
unterstanden, und betrifft bis heute
Bulgaren, Rumanen, Ukrainer,
Russen und Serben.

Ab dem 11. Jh. gelang es den
italienischen Seerepubliken, den
Moslems die Herrschaft tiber das
Mittelmeer zu entreifden, so dass die
sarazenischen Angriffe aufhorten.
Am Ende des Jahrhunderts fihrte die
gesteigerte militarische Macht der



christlichen Staaten zum Phidnomen
der Kreuzzuge ins Heilige Land
(1096-1291). Es waren kriegerische
Expeditionen religiosen Charakters,
deren Ziel die Eroberung bzw.
Verteidigung Jerusalems war.

Im 13. und 14. Jh. erreichte die
mittelalterliche Kultur ihren
Hohepunkt mit grof3artigen
Leistungen in Theologie und
Philosophie (Hochscholastik: hl.
Albertus Magnus, hl. Thomas von
Aquin, hl. Bonaventura, sel. Duns
Scotus), in Dichtung und bildender
Kunst. Im Hinblick auf das religitse
Leben ist das Auftreten der
Bettelorden zu Beginn des 13. Jh. von
grofSer Bedeutung (Franziskaner,
Dominikaner u.a.).

Die Konfrontation zwischen
Papsttum und Reich, die schon den
Investiturstreit gekennzeichnet hatte,
setzte sich im 12. und 13. Jh. fort und
fuhrte schliefSlich zur Schwachung



beider Institutionen. Das Reich
schrumpfte de facto zu einem rein
deutschen Staat zusammen, und das
Papsttum geriet in eine schlimme
Krise. Von 1305 bis 1377 war die
Residenz des Papstes nicht Rom,
sondern das sudfranzosische
Avignon, und kurz nach der
Ruickkehr des Papstes nach Rom
brach 1378 das grofie
Abendliandische Schisma aus. Es war
eine duflerst schwierige Situation, da
gleichzeitig zweli, spdter sogar drei
Pépste auftraten (die romische, die
Avignoner und die Pisaner
Obodienz), so dass unter den
Katholiken grofde Verwirrung
herrschte und niemand wusste, wer
der rechtmaéfSige Papst war. Die Kir-
che konnte auch diese existentielle
Krise tiberwinden. Auf dem Konzil
von Konstanz (1415-1418) wurde die
Einheit wiederhergestellt.

Im Jahr 1453 eroberten die
osmanischen Tirken Konstantinopel



und setzten als Moslems der mehr als
tausendjahrigen Geschichte des
Ostromischen Reiches (395-1453) ein
Ende. Sie eroberten auch die
Balkanhalbinsel, die vier
Jahrhunderte lang unter turkischer
Herrschaft bleiben sollte.

4. Die Neuzeit (bis 1789, Jahr
des Ausbruchs der
Franzosischen Revolution)

Die Neuzeit beginnt mit der Ankunft
des Christoph Columbus in Amerika.
Dieses Ereignis und die Ent-
deckungen in Afrika und Asien
markieren den Anfang der
europdischen Kolonisation in
Ubersee. Die Kirche nutzte diese
historische Konstellation fir die
Ausbreitung des Evangeliums in den
auflereuropdischen Erdteilen. Die
Mission begann in Kanada und
Louisiana, die franzgsische Kolonien
waren, in Spanisch-Amerika, in der
portugiesischen Kolonie Brasilien, im



Gebiet des Kongo, in Indien,
Indochina, China, Japan und auf den
Philippinen. Um diese
Anstrengungen zur Ausbreitung des
Glaubens zu koordinieren, schuf der
Heilige Stuhl im Jahr 1622 die Sacra
Congregatio de Propaganda Fide.

Waéhrend der Katholizismus sich in
Weltgegenden ausbreitete, wo das
Evangelium noch nie verkiindet
worden war, erlebte die Kirche auf
dem alten Kontinent eine
einschneidende Krise. Die
»~Reformation“, deren Vorkampfer
Martin Luther, Huldrych Zwingli und
Jean Calvin waren (Grunder jeweils
eigener Denominationen des
Protestantismus), sowie das vom
englischen Konig Heinrich VIII. aus-
geloste Schisma (Anglikanismus)
fuhrten dazu, dass sich viele Lander
von der Kirche abwandten: ganz
Skandinavien, Estland und Lettland,
grofSe Teile Deutschlands und der
Niederlande, etwa die Halfte der



Schweiz, Schottland und England,
dazu die von diesen Landern
abhangigen schon bestehenden und
spater hinzukommenden Kolonien
(Kanada und das ubrige
Nordamerika, die Antillen, Stiidafrika,
Australien, Neuseeland). Die
protestantische Reformation ist
verantwortlich fir das Zerbrechen
der mehr als tausendjahrigen
Glaubenseinheit der christlich-
abendlandischen Welt. Daraus
resultiert das Phanomen der
Konfessionalisierung, d.h. der
gesellschaftlichen, politischen und
kulturellen Zweiteilung Europas in
einen katholischen und einen
protestantischen Bereich. Dieses
Phdnomen druckte sich im Prinzip
cuius regio, eius et religio aus,
wonach die Untertanen verpflichtet
waren, der Religion des Fursten zu
folgen. Die Konfrontation dieser zwei
Welten fiihrte zum Phanomen der
Religionskriege, von dem vor allem
Frankreich, die deutschen Lander,



England, Schottland und Irland
betroffen waren. Die Religionskriege
endeten auf dem Kontinent erst mit
dem Westfalischen Frieden (1648)
und auf den Britischen Inseln mit der
Kapitulation von Limerick (1692).

Obwohl sie durch die verheerende
Krise und den Abfall so vieler Volker
innerhalb weniger Jahrzehnte
ausgezehrt war, fand die katholische
Kirche wider menschliches Erwarten
die Kraft zu einer Gegenreaktion und
leitete eine wirkliche Reform ein.
Hohepunkt dieses historischen
Prozesses, den man als
Gegenreformation oder ,katholische
Reform*“ bezeichnet, ist das Konzil
von Trient (1545-1563). Es
verkiundete mit aller Klarheit eine
Reihe von dogmatischen Wahrheiten,
die von den Protestanten
angezweifelt wurden (Kanon der
Schrift, Sakramente, Rechtfertigung,
Erbsiinde usw.) und traf auch
disziplindre Entscheidungen, die die



Kirche starkten und ihr eine grofiere
Geschlossenheit verliehen (z.B. die
Einrichtung von Seminaren und die
Residenzpflicht fiir Bischofe in ihren
Diozesen). Die Gegenreformation
konnte sich auch auf das Wirken
neuer, im 16. Jh. gegriindeter
religioser Orden stutzen:
Reforminitiativen aus dem Kreis der
Bettelorden (Kapuziner,
Unbeschuhte Karmeliter) sowie
Regularkleriker (Jesuiten, Theatiner,
Barnabiten u.a.). So ging die Kirche
aus der Krise erneuert und gestarkt
hervor und konnte den Verlust
einiger europdischer Lander durch
das grofde Werk der Mission
wettmachen und eine wahrhaft
weltweite Ausbreitung erreichen.

Im 18. Jh. hatte die Kirche gegen zwei
Feinde zu kdmpfen: das
Staatskirchentum und die
Aufkldrung. Ersteres entwickelte sich
parallel zur absoluten Monarchie.
Gestutzt auf die Organisation einer



modernen Burokratie, gelang es den
Regenten der europaischen Lander,
ein System autokratischer
Totalherrschaft zu errichten, indem
sie den Widerstand der aus dem
Mittelalter stammenden Institu-
tionen (Feudalsystem, Privilegien der
Kirche, Freiheiten der stadtischen
Burgerschaft u.a.) iberwanden. In
diesem Prozess der Zentralisierung
der Macht tendierten die
katholischen Monarchen dazu, in die
kirchliche Rechtssphéare
einzudringen und sich eine Kirche zu
schaffen, die der koniglichen Macht
unterworfen und fligsam sein sollte.
Dieses Phdnomen tragt in den
einzelnen Staaten verschiedene
Namen: ,Regalismus® in Portugal
und Spanien, ,Gallikanismus® in
Frankreich, ,Josephinismus® in den
Territorien der Habsburger
(Osterreich, Bohmen und Méhren,
Ungarn, die heutige Slowakei,
Slowenien, Kroatien, Lombardei,
Toskana, das heutige Belgien),



yjurisdiktionalismus“ in Neapel und
Parma. Diese Entwicklung erreichte
ihren Gipfel mit der Vertreibung der
Jesuiten aus vielen
Herrschaftsgebieten und dem unter
Drohungen ausgetiibten Druck auf
den Papst, diesen Orden aufzulésen
(was 1773 tatsachlich geschah).

Der andere Feind, dem sich die
Kirche im 18. Jh. gegenuiber sah, war
die Aufkldrung. Sie ist primdr eine
philosophische Bewegung, die unter
den Fihrungsschichten grofsen
Zulauf fand. Ihre Grundlage ist eine
Geistesstromung, in der Vernunft
und Natur als hochste Werte gelten,
und die gleichzeitig Pauschalkritik
an der Tradition Ubt. Die Aufklarung
ist ein duflerst komplexes Phdanomen,
das generell die folgenden Ziige
aufweist: starke materialistische
Tendenzen, naive Hochschatzung der
(exakten) Wissenschaften,
Ablehnung der Offenbarungsreligion
zugunsten des Deismus oder



Agnostizismus, irreal optimistische
Auffassung der ,natirlichen Gutheit®
des Menschen, Uibertriebener
Anthropozentrismus, unbegrindetes
Vertrauen auf den Fortschritt der
Menschheit, vielfach auch
Feindseligkeit gegen die katholische
Kirche, Selbstherrlichkeit,
Verachtung der Vergangenheit und
eine starke Tendenz zu
simplifizierenden
Erklarungsmodellen der
Wirklichkeit. Alles in allem liegt hier
der Ursprung vieler heutiger
Ideologien, deren Sicht auf die
Wirklichkeit eingeengt ist, weil sie
sowohl die tibernatiirliche
Offenbarung von ihrem
Erkenntnishorizont ausschliefden als
auch die Geistigkeit des Menschen
und tberhaupt jedes Verlangen nach
letzten Wahrheiten tiber den
Menschen und uber Gott.

Im 18. Jh. wurden die ersten
Freimaurerlogen gegriindet. Viele



von ihnen bezogen antikatholische
Positionen und setzten eindeutig
antikatholische Aktivitaten.

5. Das gegenwartige Zeitalter
(ab 1789)

Die Franzosische Revolution, an der
anfangs der niedere Klerus
entscheidend beteiligt war, verfiel
bald in einen extremen
Gallikanismus, und es kam zur
Grundung der schismatischen ,,Eglise
constitutionnelle®. In der Folge nahm
die Revolution eindeutig
antichristliche Ziige an (Einfihrung
des Kultes des hochsten Wesens,
Abschaffung des christlichen
Kalenders usw.) und endete in einer
grausamen Verfolgung der Kirche
(1791-1801). Papst Pius VI. starb 1799
als Gefangener franzosischer
Revolutionstruppen. Die
Machtibernahme durch Napoleon
Bonaparte, einen Pragmatiker,
brachte mit dem Konkordat von 1801



den Religionsfrieden. Danach kam es
jedoch zu Zwistigkeiten mit Pius VII.
wegen dauernder Einmischung der
franzosischen Regierung in das
Leben der Kirche. Der Papst wurde
schliefdlich etwa finf Jahre lang von
Napoleon gefangen gehalten.

Mit der Wiedererrichtung der
vorrevolutiondren Monarchien im
Jahr 1815 begann fir die Kirche eine
ruhigere Zeit, auch beglinstigt durch
die in der ersten Hélfte des 19. Jhs.
vorherrschende Zeitstromung der
Romantik. Bald jedoch zeichnete sich
eine neue, zutiefst antikatholische
Ideologie ab: der Liberalismus, der
als Erbe der Ideale der Franzosischen
Revolution nach und nach politisch
Oberwasser gewann und die
Einfihrung von Gesetzen betrieb, die
offen eine Diskriminierung der
Kirche anstrebten. In vielen Landern
ging der Liberalismus ein Bundnis
mit dem Nationalismus ein, und in
der zweiten Héalfte des Jahrhunderts



verbiindete er sich mit dem
Imperialismus und dem
Positivismus, die in der Folge das
Ihre zur Ent-christlichung der
Gesellschaft beitrugen. Als Reaktion
auf die sozialen Ungerechtigkeiten,
die durch die liberalistischen Gesetze
hervorgerufen wurden, entstanden
und verbreiteten sich Ideologien, die
sich zu Sprechern der vom neuen
Wirtschaftssystem unterdriickten
Bevolkerungsschichten machten: der
utopische Sozialismus, der
,2wissenschaftliche“ Sozialismus, der
Kommunismus und der
Anarchismus. Gemeinsam ist allen
diesen Ideologien das Projekt einer
sozialen Revolution, und allen liegt
eine materialistische Philosophie
zugrunde.

Die katholische Kirche verlor im 19.
Jh. in fast allen Nationen den Schutz
vonseiten des Staates und sah sich
vielfach sogar einer feindlichen
Haltung gegentuiber. Im Jahr 1870



endete die weltliche Macht der
Papste durch die Eroberung des
Kirchenstaates und die
Einverleibung dieser Gebiete in den
neuen italienischen Staat. Diese Krise
brachte jedoch auch Vorteile, weil
sich die Katholiken nun enger um
den Stuhl Petri scharten und die
Kirche sich von staatlicher Einmi-
schung in ihre inneren
Angelegenheiten, wie sie unter den
konfessionellen Monarchien der
Neuzeit Uiblich gewesen waren,
befreien konnte. Hohepunkt dieser
Entwicklung war die im Jahr 1870
erfolgte feierliche Erklarung des
Dogmas der Unfehlbarkeit des
Papstes durch das I. Vatikanische
Konzil widhrend des Pontifikats Pius‘
IX. (1846-1878). Im 19. Jh. war das
Leben der Kirche aufserdem durch
eine grofSe missionarische
Ausbreitung (in Afrika, Asien und
Ozeanien) gekennzeichnet, durch
eine Blite von Grindungen
weiblicher Ordensinstitute aktiven



Lebens und durch die Organisation
eines weitreichenden
Laienapostolats.

Im 20. Jh. kamen zahlreiche neue
Herausforderungen auf die Kirche
zu. Der hl. Pius X. hatte die
modernistischen Tendenzen in der
Theologie, die sich selbst unter
kirchlichen Amtstragern verbreitet
hatten, in die Schranken zu weisen.
Der Modernismus war in seinen
radikalsten Auspragungen
gekennzeichnet durch einen
religiosen Immanentismus, der die
Glaubensséatze unter Beibehaltung
der traditionellen Formulierungen
aushohlte. Benedikt XV. bot den
unheilvollen Stirmen des Ersten
Weltkriegs die Stirn. Es gelang ihm,
Neutralitat gegeniiber den
Kriegsparteien zu wahren und
humanitdre Tatigkeiten zur
Linderung der Leiden der
Kriegsgefangenen und der
betroffenen Zivilbevilkerung zu



entfalten. Pius XI. stellte sich den
Totalitarismen entgegen, die die
Kirche wahrend seines Pontifikats
mehr oder weniger offen verfolgten:
dem Kommunismus in der
Sowjetunion und in Spanien, dem
Nationalsozialismus in Deutschland,
dem Faschismus in Italien und dem
Totalitarismus freimaurerischer
Pragung in Mexiko. AufSerdem
forderte dieser Papst die
Entwicklung des einheimischen
Klerus und Episkopats in den
Missionslandern Afrikas und Asiens.
Sein Nachfolger Pius XII. fiihrte diese
MaifsSnahmen weiter, so dass die
Kirche in der Phase der
Entkolonialisierung dann ein
autochthoner, vom Ausland
unabhéngiger Faktor war.

Pius XII. war gezwungen, den
Schrecknissen des Zweiten
Weltkriegs entgegenzutreten. In den
Kriegsjahren setzte er verschiedene
Mafdnahmen, um viele Juden, soweit



es moglich war, vor der Verfolgung
durch das Nazi-Regime zu retten
(man schatzt, dass etwa 800.000
durch die katholische Kirche gerettet
wurden). In realistischer
Einschatzung der Lage hielt er es
nicht fir angebracht, die
nationalistische Herrschaft 6ffentlich
zu brandmarken, da dies die prekare
Situation der Katholiken auch in den
Gebieten, die von der deutschen
Armee besetzt waren, verschlechtert
und dem Papst die Moglichkeit zu
humanitdren Interventionen
zugunsten der Juden genommen
héatte. Viele angesehene Vertreter des
Judentums haben nach dem Krieg
die grofden Verdienste dieses Papstes
um ihr Volk 6ffentlich anerkannt.

Johannes XXIII. berief das II.
Vatikanische Konzil ein (1962-1965),
das von Paul VI. abgeschlossen
wurde. Das Konzil er6ffnete eine
neue pastorale Epoche in der Kirche.
Es hob die allgemeine Berufung zur



Heiligkeit hervor, die Wichtigkeit der
okumenischen Bemuhung, die
positiven Aspekte der modernen Zeit,
die Ausweitung des Dialogs mit
anderen Religionen und mit der
Kultur. In der nachkonziliaren Zeit
erlebte die Kirche eine schwere
innere Krise doktrineller und
disziplindrer Natur. Sie konnte diese
wéahrend des langen Pontifikats von
Johannes Paul II. (1978-2005)
zumindest teilweise iberwinden. Mit
seinem auflergewohnlichen
Charisma hat dieser Papst dem
Heiligen Stuhl zu einer zuvor nicht
gekannten Popularitidt und zu
grofdem Prestige in und aufderhalb
der katholischen Kirche verholfen.

Carlo Pioppi
GrundlegendeLiteratur:

J. Orlandis, Historia del cristianismo.
Rialp, Madrid 1983



A. Torresani, Breve storia della
Chiesa. Ares, Milano 1989

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/14-die-geschichte-der-kirche/
(06.02.2026)


https://opusdei.org/de/article/14-die-geschichte-der-kirche/
https://opusdei.org/de/article/14-die-geschichte-der-kirche/

	14. Die Geschichte der Kirche
	1. Die Kirche in der Geschichte
	2. Die Frühzeit des Christentums (bis zum Untergang des Weströmischen Reiches im Jahr 476)
	3. Das Mittelalter (bis zur Entdeckung Amerikas durch Christoph Columbus im Jahr 1492)
	4. Die Neuzeit (bis 1789, Jahr des Ausbruchs der Französischen Revolution)
	5. Das gegenwärtige Zeitalter (ab 1789)


