
opusdei.org

14. Die Geschichte
der Kirche

Die Kirche setzt die Sendung
Christi in der Kirche fort und
entfaltet sie unter dem Antrieb
des Heiligen Geistes. In dieser
Geschichte ist Göttliches und
Menschliches miteinander
verflochten.

16.09.2017



1. Die Kirche in der
Geschichte

Die Kirche lässt die Gegenwart
Christi in der Geschichte der
Menschheit fortdauern. Sie ist dem
Sendungsauftrag treu, den Jesus vor
seiner Himmelfahrt ausgesprochen
hat: „Geht zu allen Völkern und
macht alle Menschen zu meinen
Jüngern; tauft sie auf den Namen des
Vaters und des Sohnes und des
Heiligen Geistes, und lehrt sie, alles
zu befolgen, was ich euch geboten
habe. Seid gewiss: Ich bin bei euch
alle Tage bis zum Ende der Welt“ (Mt
28,19-20). Deshalb findet sich in der
Geschichte der Kirche eine
Verflechtung von göttlichen und
menschlichen Elementen, die
bisweilen schwer
auseinanderzuhalten sind.

Tatsächlich treten, wenn man ihre
Geschichte überblickt, Aspekte
hervor, die auch für einen



ungläubigen Beobachter
überraschend sind:

a) Ihre Einheit in räumlicher und
zeitlicher Hinsicht (Katholizität): Die
katholische Kirche ist zwei
Jahrtausende hindurch immer
dasselbe Subjekt geblieben, mit
derselben Lehre und denselben
Wesenselementen: Einheit des
Glaubens, der Sakramente, der
Hierarchie (durch die apostolische
Sukzession). In allen Generationen
haben ihr außerdem Menschen der
verschiedensten Völker und Kulturen
aus allen Weltgegenden angehört.

b) Ihr missionarisches Wirken: Die
Kirche hat zu allen Zeiten und an
allen Orten auch unter den
widrigsten Umständen die
historischen Situationen zur
Verkündigung des Evangeliums
genutzt.

c) Sie hat es verstanden, in jeder
Generation bei Menschen aller



Völker und in allen
Lebensumständen Früchte der
Heiligkeit hervorzubringen;

d) Sie hat das erstaunliche Vermögen
bewiesen, auch die schwersten
Krisen zu überwinden.

2. Die Frühzeit des
Christentums (bis zum
Untergang des
Weströmischen Reiches im
Jahr 476)

Im 1. Jh. begann die Verbreitung des
Christentums, zuerst unter der
Führung des heiligen Petrus und der
übrigen Apostel, dann unter ihren
Nachfolgern. Die Zahl der Jünger
Christi nahm laufend zu, vor allem
innerhalb der Grenzen des
Römischen Reiches. Zu Beginn des 4.
Jhs. waren etwa 15% der
Bevölkerung Christen, konzentriert
vor allem in den Städten und im



Osten des Reiches. Die neue Religion
hatte aber auch schon jenseits der
Reichsgrenzen Fuß gefasst: in
Armenien, Arabien, Äthiopien,
Persien und Indien.

Die römische Staatsmacht sah im
Christentum eine Gefahr, weil es
gegenüber dem Staat für die
Personen Gewissensfreiheit forderte.
Die Jünger Christi hatten unter
wiederholten Verfolgungen zu
leiden. Viele haben das Martyrium
erlitten. Die letzte und grausamste
Verfolgung ereignete sich zu Beginn
des 4. Jhs. auf Befehl der Kaiser
Diokletian und Galerius.

Im Jahr 313 gewährte Kaiser
Konstantin I., der der neuen Religion
wohlwollend gegenüberstand, den
Christen die Freiheit, ihren Glauben
zu bekennen, und leitete eine ihnen
wohlgesinnte Politik ein. Unter
Kaiser Theodosius I. (379-395) wurde
das Christentum zur offiziellen



Religion des Römischen Reiches.
Damals – am Ende des 4. Jhs. –
stellten die Christen bereits die
Mehrheit der Bevölkerung.

Im 4. Jh. hatte die Kirche die schwere
innere Krise des Arianismus zu
bestehen. Arius, ein Priester aus
Alexandrien in Ägypten, leugnete die
Gottheit des Sohnes, den er nur als
das erste der Geschöpfe, wenngleich
über den anderen stehend, ansah.
Auch die Gottheit des Heiligen
Geistes wurde von den Arianern
geleugnet. Diese doktrinelle Krise, in
die auch die Kaiser wiederholt
politisch eingriffen, dauerte mehr als
60 Jahre. Überwunden wurde sie
durch die ersten beiden
ökumenischen Konzilien von Nicäa
(325) und Konstantinopel (381), die
den Arianismus verurteilten, die
Gottheit des Sohnes (consubstantialis
Patri, griech. homoousios) und die
Gottheit des Heiligen Geistes
verkündeten und das Nicäno-



konstantinopolitanische Symbolum
(das Credo) formulierten. Der
Arianismus lebte noch bis ins 7. Jh.
weiter, da viele germanische Völker
arianisch missioniert wurden. Erst
nach und nach nahmen sie den
katholischen Glauben an.

Im 5. Jh. traten zwei christologische
Irrlehren auf, die die positive
Wirkung hatten, dass die Kirche
gezwungen war, ihre Lehre zu
vertiefen und das Dogma genauer zu
fassen. Die erste dieser Häresien ist
der Nestorianismus, der in Christus 
de facto die Existenz von zwei
Personen, nicht nur von zwei
Naturen behauptet. Dieser Irrtum
wurde auf dem Konzil von Ephesus
(431) verurteilt, das die Einheit der
Person Christi erneut bestätigte. Auf
die Nestorianer gehen die
ostsyrischen und malabarischen
Kirchen zurück, die bis heute von
Rom getrennt sind. Die andere
Häresie ist der Monophysitismus, der



faktisch die Existenz einer einzigen
Natur, und zwar der göttlichen, in
Christus behauptet. Er wurde auf
dem Konzil von Chalcedon (451)
verurteilt, das bekräftigte, dass es in
Christus zwei Naturen gibt, die
göttliche und die menschliche, die in
der Person des Wortes geeint sind
ohne Vermischung oder Veränderung
(gegen den Monophysitismus) und
ohne Teilung oder Trennung (gegen
den Nestorianismus). Daher die vier
Adverbien von Chalcedon: inconfuse,
immutabiliter, indivise, in‐
separabiliter. Auf die Monophysiten
gehen die koptische, die
westsyrische, die armenische und die
äthiopische Kirche zurück, die
weiterhin von der katholischen
Kirche getrennt sind.

In den ersten Jahrhunderten der
Geschichte des Christentums kommt
es zu einer Hochblüte der
christlichen Literatur in Homiletik,
Theologie und Spiritualität: die



Werke der Kirchenväter, die große
Bedeutung für die Rekonstruktion
der Tradition besitzen. Die
wichtigsten Kirchenväter des
Westens sind Irenäus von Lyon,
Hilarius von Poitiers, Ambrosius von
Mailand, Hieronymus und
Augustinus; im Osten Athanasius,
Basilius, Gregor von Nazianz, Gregor
von Nyssa, Johannes Chrysostomus,
Cyrill von Alexandrien und Cyrill von
Jerusalem.

3. Das Mittelalter (bis zur
Entdeckung Amerikas durch
Christoph Columbus im Jahr
1492)

Im Jahr 476 ging mit der Invasion
mehrerer germanischer Völker das
Weströmische Reich unter. Diese
Stämme waren zum Teil Arianer,
zum Teil Heiden. In den folgenden
Jahrhunderten bestand die Aufgabe
der Kirche in der Evangelisierung



dieser Völker und im Beitrag zu ihrer
Zivilisierung. Dann erfolgte die
Missionierung der slawischen und
der skandinavischen Völker sowie
der Magyaren. Das frühe Mittelalter
(bis zum Jahr 1000) war für Europa
zweifellos eine schwierige Epoche,
gekennzeichnet durch Gewalt im
öffentlichen und gesellschaftlichen
Leben und durch einen kulturellen
und wirtschaftlichen Niedergang, der
durch mancherlei Invasionen, die bis
ins 10. Jh. andauerten, verursacht
wurde. Dank der Tätigkeit der Kirche
schufen diese jungen Völker nach
und nach eine neue Zivilisation,
deren Glanzzeit vom 12. bis ins 14.
Jh. dauert.

Im 6. Jh. entstand das
benediktinische Mönchstum, das im
Umkreis der Klöster Inseln des
Friedens, der Kultur und des
Wohlstands hervorbrachte. Im 7. Jh.
war für den ganzen Kontinent die
Mission durch irische und



schottische Mönche von großer
Bedeutung, denen im 8. Jh.
angelsächsische Mönche folgten. Mit
dem 7. Jh. endet die Epoche der
Patristik mit den zwei letzten
Kirchenvätern, dem hl. Johannes
Damaszenus im Osten und dem hl.
Beda Venerabilis im Westen.

Im 7.-8. Jh. entstand in Arabien die
Religion des Islam. Nach dem Tod
Mohammeds begannen die Araber
eine Reihe von Eroberungskriegen
und dehnten ihren Machtbereich
gewaltig aus. Sie unterwarfen unter
anderem die christlichen Völker in
Nordafrika und auf der Iberischen
Halbinsel und trennten die
byzantinische von der lateinisch-
germanischen Welt. Etwa 300 Jahre
lang hatten die europäischen Völker
des Mittelmeers unter dieser Geißel
zu leiden. Es kam immer wieder zu
Einfällen, Raubzügen, Plünderungen
und Deportationen.



Gegen Ende des 8. Jhs. wurde die
weltliche Macht des Papsttums, die
faktisch schon seit dem Ende des 6.
Jhs. existierte, zu einer festen
Institution. Es entstand der
Kirchenstaat, der das Machtvakuum
in Mittelitalien ausfüllte, das
dadurch entstanden war, dass der
byzantinische Kaiser als bloß
nominelles Oberhaupt an diesem
Gebiet kein Interesse hatte bzw. nicht
in der Lage war, es zu verwalten und
die Bevölkerung zu schützen. Im
Lauf der Zeit erkannten die Päpste,
dass eine begrenzte weltliche Macht
eine wirksame Garantie ihrer
Unabhängigkeit gegenüber den
verschiedenen politischen Gewalten
(Kaiser, Könige, Feudalherren)
bildete.

Zu Weihnachten des Jahres 800
wurde das Heilige Römische Reich
des Abendlandes (Sacrum Romanum
Imperium) neu begründet. Der Papst
krönte Karl den Großen im



Petersdom. Damit war ein
katholisches Staatsgebilde von
universalem Anspruch entstanden,
das durch eine starke Sakralisierung
der politischen Macht und eine
komplexe Verflechtung von Politik
und Religion gekennzeichnet war. Es
bestand bis 1806.

Im 10. Jh. geriet das Papsttum in eine
schwere Krise (das sogen. „Eiserne
Jahrhundert“). Mittelitalienische
Adelsfamilien mischten sich in die
Papstwahl ein, und ganz allgemein
maßten sich Könige und
Feudalherren das Recht auf
Besetzung vieler kirchlicher Ämter
an. Die Päpste reagierten auf diese
wenig erbauliche Situation im 11. Jh.
durch die Gregorianische Reform
und den sogenannten
„Investiturstreit“. In der Folge konnte
die kirchliche Hierarchie ihre
Unabhängigkeit von der politischen
Macht weitgehend zurückgewinnen.



Im Jahr 1054 vollzog der Patriarch
von Konstantinopel Michael
Kerullarios die definitive Trennung
der Griechen von der katholischen
Kirche (das Morgenländische
Schisma). Es war der letzte Schritt
einer Reihe von
Auseinandersetzungen und
Streitigkeiten, die schon im 5. Jh.
begonnen hatten, verursacht zu
einem Gutteil durch die Einmischung
der oströmischen Kaiser in das
Leben der Kirche (Cäsaropapismus).
Dieses Schisma erfasste alle Völker,
die dem byzantinischen Patriarchat
unterstanden, und betrifft bis heute
Bulgaren, Rumänen, Ukrainer,
Russen und Serben.

Ab dem 11. Jh. gelang es den
italienischen Seerepubliken, den
Moslems die Herrschaft über das
Mittelmeer zu entreißen, so dass die
sarazenischen Angriffe aufhörten.
Am Ende des Jahrhunderts führte die
gesteigerte militärische Macht der



christlichen Staaten zum Phänomen
der Kreuzzüge ins Heilige Land
(1096-1291). Es waren kriegerische
Expeditionen religiösen Charakters,
deren Ziel die Eroberung bzw.
Verteidigung Jerusalems war.

Im 13. und 14. Jh. erreichte die
mittelalterliche Kultur ihren
Höhepunkt mit großartigen
Leistungen in Theologie und
Philosophie (Hochscholastik: hl.
Albertus Magnus, hl. Thomas von
Aquin, hl. Bonaventura, sel. Duns
Scotus), in Dichtung und bildender
Kunst. Im Hinblick auf das religiöse
Leben ist das Auftreten der
Bettelorden zu Beginn des 13. Jh. von
großer Bedeutung (Franziskaner,
Dominikaner u.a.).

Die Konfrontation zwischen
Papsttum und Reich, die schon den
Investiturstreit gekennzeichnet hatte,
setzte sich im 12. und 13. Jh. fort und
führte schließlich zur Schwächung



beider Institutionen. Das Reich
schrumpfte de facto zu einem rein
deutschen Staat zusammen, und das
Papsttum geriet in eine schlimme
Krise. Von 1305 bis 1377 war die
Residenz des Papstes nicht Rom,
sondern das südfranzösische
Avignon, und kurz nach der
Rückkehr des Papstes nach Rom
brach 1378 das große
Abendländische Schisma aus. Es war
eine äußerst schwierige Situation, da
gleichzeitig zwei, später sogar drei
Päpste auftraten (die römische, die
Avignoner und die Pisaner
Obödienz), so dass unter den
Katholiken große Verwirrung
herrschte und niemand wusste, wer
der rechtmäßige Papst war. Die Kir‐
che konnte auch diese existentielle
Krise überwinden. Auf dem Konzil
von Konstanz (1415-1418) wurde die
Einheit wiederhergestellt.

Im Jahr 1453 eroberten die
osmanischen Türken Konstantinopel



und setzten als Moslems der mehr als
tausendjährigen Geschichte des
Oströmischen Reiches (395–1453) ein
Ende. Sie eroberten auch die
Balkanhalbinsel, die vier
Jahrhunderte lang unter türkischer
Herrschaft bleiben sollte.

4. Die Neuzeit (bis 1789, Jahr
des Ausbruchs der
Französischen Revolution)

Die Neuzeit beginnt mit der Ankunft
des Christoph Columbus in Amerika.
Dieses Ereignis und die Ent‐
deckungen in Afrika und Asien
markieren den Anfang der
europäischen Kolonisation in
Übersee. Die Kirche nutzte diese
historische Konstellation für die
Ausbreitung des Evangeliums in den
außereuropäischen Erdteilen. Die
Mission begann in Kanada und
Louisiana, die französische Kolonien
waren, in Spanisch-Amerika, in der
portugiesischen Kolonie Brasilien, im



Gebiet des Kongo, in Indien,
Indochina, China, Japan und auf den
Philippinen. Um diese
Anstrengungen zur Ausbreitung des
Glaubens zu koordinieren, schuf der
Heilige Stuhl im Jahr 1622 die Sacra
Congregatio de Propaganda Fide.

Während der Katholizismus sich in
Weltgegenden ausbreitete, wo das
Evangelium noch nie verkündet
worden war, erlebte die Kirche auf
dem alten Kontinent eine
einschneidende Krise. Die
„Reformation“, deren Vorkämpfer
Martin Luther, Huldrych Zwingli und
Jean Calvin waren (Gründer jeweils
eigener Denominationen des
Protestantismus), sowie das vom
englischen König Heinrich VIII. aus‐
gelöste Schisma (Anglikanismus)
führten dazu, dass sich viele Länder
von der Kirche abwandten: ganz
Skandinavien, Estland und Lettland,
große Teile Deutschlands und der
Niederlande, etwa die Hälfte der



Schweiz, Schottland und England,
dazu die von diesen Ländern
abhängigen schon bestehenden und
später hinzukommenden Kolonien
(Kanada und das übrige
Nordamerika, die Antillen, Südafrika,
Australien, Neuseeland). Die
protestantische Reformation ist
verantwortlich für das Zerbrechen
der mehr als tausendjährigen
Glaubenseinheit der christlich-
abendländischen Welt. Daraus
resultiert das Phänomen der
Konfessionalisierung, d.h. der
gesellschaftlichen, politischen und
kulturellen Zweiteilung Europas in
einen katholischen und einen
protestantischen Bereich. Dieses
Phänomen drückte sich im Prinzip 
cuius regio, eius et religio aus,
wonach die Untertanen verpflichtet
waren, der Religion des Fürsten zu
folgen. Die Konfrontation dieser zwei
Welten führte zum Phänomen der
Religionskriege, von dem vor allem
Frankreich, die deutschen Länder,



England, Schottland und Irland
betroffen waren. Die Religionskriege
endeten auf dem Kontinent erst mit
dem Westfälischen Frieden (1648)
und auf den Britischen Inseln mit der
Kapitulation von Limerick (1692).

Obwohl sie durch die verheerende
Krise und den Abfall so vieler Völker
innerhalb weniger Jahrzehnte
ausgezehrt war, fand die katholische
Kirche wider menschliches Erwarten
die Kraft zu einer Gegenreaktion und
leitete eine wirkliche Reform ein.
Höhepunkt dieses historischen
Prozesses, den man als
Gegenreformation oder „katholische
Reform“ bezeichnet, ist das Konzil
von Trient (1545-1563). Es
verkündete mit aller Klarheit eine
Reihe von dogmatischen Wahrheiten,
die von den Protestanten
angezweifelt wurden (Kanon der
Schrift, Sakramente, Rechtfertigung,
Erbsünde usw.) und traf auch
disziplinäre Entscheidungen, die die



Kirche stärkten und ihr eine größere
Geschlossenheit verliehen (z.B. die
Einrichtung von Seminaren und die
Residenzpflicht für Bischöfe in ihren
Diözesen). Die Gegenreformation
konnte sich auch auf das Wirken
neuer, im 16. Jh. gegründeter
religiöser Orden stützen:
Reforminitiativen aus dem Kreis der
Bettelorden (Kapuziner,
Unbeschuhte Karmeliter) sowie
Regularkleriker (Jesuiten, Theatiner,
Barnabiten u.a.). So ging die Kirche
aus der Krise erneuert und gestärkt
hervor und konnte den Verlust
einiger europäischer Länder durch
das große Werk der Mission
wettmachen und eine wahrhaft
weltweite Ausbreitung erreichen.

Im 18. Jh. hatte die Kirche gegen zwei
Feinde zu kämpfen: das
Staatskirchentum und die
Aufklärung. Ersteres entwickelte sich
parallel zur absoluten Monarchie.
Gestützt auf die Organisation einer



modernen Bürokratie, gelang es den
Regenten der europäischen Länder,
ein System autokratischer
Totalherrschaft zu errichten, indem
sie den Widerstand der aus dem
Mittelalter stammenden Institu‐
tionen (Feudalsystem, Privilegien der
Kirche, Freiheiten der städtischen
Bürgerschaft u.a.) überwanden. In
diesem Prozess der Zentralisierung
der Macht tendierten die
katholischen Monarchen dazu, in die
kirchliche Rechtssphäre
einzudringen und sich eine Kirche zu
schaffen, die der königlichen Macht
unterworfen und fügsam sein sollte.
Dieses Phänomen trägt in den
einzelnen Staaten verschiedene
Namen: „Regalismus“ in Portugal
und Spanien, „Gallikanismus“ in
Frankreich, „Josephinismus“ in den
Territorien der Habsburger
(Österreich, Böhmen und Mähren,
Ungarn, die heutige Slowakei,
Slowenien, Kroatien, Lombardei,
Toskana, das heutige Belgien),



„Jurisdiktionalismus“ in Neapel und
Parma. Diese Entwicklung erreichte
ihren Gipfel mit der Vertreibung der
Jesuiten aus vielen
Herrschaftsgebieten und dem unter
Drohungen ausgeübten Druck auf
den Papst, diesen Orden aufzulösen
(was 1773 tatsächlich geschah).

Der andere Feind, dem sich die
Kirche im 18. Jh. gegenüber sah, war
die Aufklärung. Sie ist primär eine
philosophische Bewegung, die unter
den Führungsschichten großen
Zulauf fand. Ihre Grundlage ist eine
Geistesströmung, in der Vernunft
und Natur als höchste Werte gelten,
und die gleichzeitig Pauschalkritik
an der Tradition übt. Die Aufklärung
ist ein äußerst komplexes Phänomen,
das generell die folgenden Züge
aufweist: starke materialistische
Tendenzen, naive Hochschätzung der
(exakten) Wissenschaften,
Ablehnung der Offenbarungsreligion
zugunsten des Deismus oder



Agnostizismus, irreal optimistische
Auffassung der „natürlichen Gutheit“
des Menschen, übertriebener
Anthropozentrismus, unbegründetes
Vertrauen auf den Fortschritt der
Menschheit, vielfach auch
Feindseligkeit gegen die katholische
Kirche, Selbstherrlichkeit,
Verachtung der Vergangenheit und
eine starke Tendenz zu
simplifizierenden
Erklärungsmodellen der
Wirklichkeit. Alles in allem liegt hier
der Ursprung vieler heutiger
Ideologien, deren Sicht auf die
Wirklichkeit eingeengt ist, weil sie
sowohl die übernatürliche
Offenbarung von ihrem
Erkenntnishorizont ausschließen als
auch die Geistigkeit des Menschen
und überhaupt jedes Verlangen nach
letzten Wahrheiten über den
Menschen und über Gott.

Im 18. Jh. wurden die ersten
Freimaurerlogen gegründet. Viele



von ihnen bezogen antikatholische
Positionen und setzten eindeutig
antikatholische Aktivitäten.

5. Das gegenwärtige Zeitalter
(ab 1789)

Die Französische Revolution, an der
anfangs der niedere Klerus
entscheidend beteiligt war, verfiel
bald in einen extremen
Gallikanismus, und es kam zur
Gründung der schismatischen „Église
constitutionnelle“. In der Folge nahm
die Revolution eindeutig
antichristliche Züge an (Einführung
des Kultes des höchsten Wesens,
Abschaffung des christlichen
Kalenders usw.) und endete in einer
grausamen Verfolgung der Kirche
(1791-1801). Papst Pius VI. starb 1799
als Gefangener französischer
Revolutionstruppen. Die
Machtübernahme durch Napoleon
Bonaparte, einen Pragmatiker,
brachte mit dem Konkordat von 1801



den Religionsfrieden. Danach kam es
jedoch zu Zwistigkeiten mit Pius VII.
wegen dauernder Einmischung der
französischen Regierung in das
Leben der Kirche. Der Papst wurde
schließlich etwa fünf Jahre lang von
Napoleon gefangen gehalten.

Mit der Wiedererrichtung der
vorrevolutionären Monarchien im
Jahr 1815 begann für die Kirche eine
ruhigere Zeit, auch begünstigt durch
die in der ersten Hälfte des 19. Jhs.
vorherrschende Zeitströmung der
Romantik. Bald jedoch zeichnete sich
eine neue, zutiefst antikatholische
Ideologie ab: der Liberalismus, der
als Erbe der Ideale der Französischen
Revolution nach und nach politisch
Oberwasser gewann und die
Einführung von Gesetzen betrieb, die
offen eine Diskriminierung der
Kirche anstrebten. In vielen Ländern
ging der Liberalismus ein Bündnis
mit dem Nationalismus ein, und in
der zweiten Hälfte des Jahrhunderts



verbündete er sich mit dem
Imperialismus und dem
Positivismus, die in der Folge das
Ihre zur Ent-christlichung der
Gesellschaft beitrugen. Als Reaktion
auf die sozialen Ungerechtigkeiten,
die durch die liberalistischen Gesetze
hervorgerufen wurden, entstanden
und verbreiteten sich Ideologien, die
sich zu Sprechern der vom neuen
Wirtschaftssystem unterdrückten
Bevölkerungsschichten machten: der
utopische Sozialismus, der
„wissenschaftliche“ Sozialismus, der
Kommunismus und der
Anarchismus. Gemeinsam ist allen
diesen Ideologien das Projekt einer
sozialen Revolution, und allen liegt
eine materialistische Philosophie
zugrunde.

Die katholische Kirche verlor im 19.
Jh. in fast allen Nationen den Schutz
vonseiten des Staates und sah sich
vielfach sogar einer feindlichen
Haltung gegenüber. Im Jahr 1870



endete die weltliche Macht der
Päpste durch die Eroberung des
Kirchenstaates und die
Einverleibung dieser Gebiete in den
neuen italienischen Staat. Diese Krise
brachte jedoch auch Vorteile, weil
sich die Katholiken nun enger um
den Stuhl Petri scharten und die
Kirche sich von staatlicher Einmi‐
schung in ihre inneren
Angelegenheiten, wie sie unter den
konfessionellen Monarchien der
Neuzeit üblich gewesen waren,
befreien konnte. Höhepunkt dieser
Entwicklung war die im Jahr 1870
erfolgte feierliche Erklärung des
Dogmas der Unfehlbarkeit des
Papstes durch das I. Vatikanische
Konzil während des Pontifikats Pius‘
IX. (1846-1878). Im 19. Jh. war das
Leben der Kirche außerdem durch
eine große missionarische
Ausbreitung (in Afrika, Asien und
Ozeanien) gekennzeichnet, durch
eine Blüte von Gründungen
weiblicher Ordensinstitute aktiven



Lebens und durch die Organisation
eines weitreichenden
Laienapostolats.

Im 20. Jh. kamen zahlreiche neue
Herausforderungen auf die Kirche
zu. Der hl. Pius X. hatte die
modernistischen Tendenzen in der
Theologie, die sich selbst unter
kirchlichen Amtsträgern verbreitet
hatten, in die Schranken zu weisen.
Der Modernismus war in seinen
radikalsten Ausprägungen
gekennzeichnet durch einen
religiösen Immanentismus, der die
Glaubenssätze unter Beibehaltung
der traditionellen Formulierungen
aushöhlte. Benedikt XV. bot den
unheilvollen Stürmen des Ersten
Weltkriegs die Stirn. Es gelang ihm,
Neutralität gegenüber den
Kriegsparteien zu wahren und
humanitäre Tätigkeiten zur
Linderung der Leiden der
Kriegsgefangenen und der
betroffenen Zivilbevölkerung zu



entfalten. Pius XI. stellte sich den
Totalitarismen entgegen, die die
Kirche während seines Pontifikats
mehr oder weniger offen verfolgten:
dem Kommunismus in der
Sowjetunion und in Spanien, dem
Nationalsozialismus in Deutschland,
dem Faschismus in Italien und dem
Totalitarismus freimaurerischer
Prägung in Mexiko. Außerdem
förderte dieser Papst die
Entwicklung des einheimischen
Klerus und Episkopats in den
Missionsländern Afrikas und Asiens.
Sein Nachfolger Pius XII. führte diese
Maßnahmen weiter, so dass die
Kirche in der Phase der
Entkolonialisierung dann ein
autochthoner, vom Ausland
unabhängiger Faktor war.

Pius XII. war gezwungen, den
Schrecknissen des Zweiten
Weltkriegs entgegenzutreten. In den
Kriegsjahren setzte er verschiedene
Maßnahmen, um viele Juden, soweit



es möglich war, vor der Verfolgung
durch das Nazi-Regime zu retten
(man schätzt, dass etwa 800.000
durch die katholische Kirche gerettet
wurden). In realistischer
Einschätzung der Lage hielt er es
nicht für angebracht, die
nationalistische Herrschaft öffentlich
zu brandmarken, da dies die prekäre
Situation der Katholiken auch in den
Gebieten, die von der deutschen
Armee besetzt waren, verschlechtert
und dem Papst die Möglichkeit zu
humanitären Interventionen
zugunsten der Juden genommen
hätte. Viele angesehene Vertreter des
Judentums haben nach dem Krieg
die großen Verdienste dieses Papstes
um ihr Volk öffentlich anerkannt.

Johannes XXIII. berief das II.
Vatikanische Konzil ein (1962-1965),
das von Paul VI. abgeschlossen
wurde. Das Konzil eröffnete eine
neue pastorale Epoche in der Kirche.
Es hob die allgemeine Berufung zur



Heiligkeit hervor, die Wichtigkeit der
ökumenischen Bemühung, die
positiven Aspekte der modernen Zeit,
die Ausweitung des Dialogs mit
anderen Religionen und mit der
Kultur. In der nachkonziliaren Zeit
erlebte die Kirche eine schwere
innere Krise doktrineller und
disziplinärer Natur. Sie konnte diese
während des langen Pontifikats von
Johannes Paul II. (1978-2005)
zumindest teilweise überwinden. Mit
seinem außergewöhnlichen
Charisma hat dieser Papst dem
Heiligen Stuhl zu einer zuvor nicht
gekannten Popularität und zu
großem Prestige in und außerhalb
der katholischen Kirche verholfen.

Carlo Pioppi

GrundlegendeLiteratur:

J. Orlandis, Historia del cristianismo.
Rialp, Madrid 1983



A. Torresani, Breve storia della
Chiesa. Ares, Milano 1989

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/14-die-geschichte-der-kirche/

(06.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/14-die-geschichte-der-kirche/
https://opusdei.org/de/article/14-die-geschichte-der-kirche/

	14. Die Geschichte der Kirche
	1. Die Kirche in der Geschichte
	2. Die Frühzeit des Christentums (bis zum Untergang des Weströmischen Reiches im Jahr 476)
	3. Das Mittelalter (bis zur Entdeckung Amerikas durch Christoph Columbus im Jahr 1492)
	4. Die Neuzeit (bis 1789, Jahr des Ausbruchs der Französischen Revolution)
	5. Das gegenwärtige Zeitalter (ab 1789)


