opusdei.org

08. Jesus Christus,
wahrer Gott und
wahrer Mensch

Jesus Christus hat die
menschliche Natur
angenommen, ohne
aufzuhoren, Gott zu sein. Er ist
wahrer Gott und wahrer
Mensch.

22.09.2017



1. Die Fleischwerdung des
Wortes

,Als aber die Zeit erfiillt war, sandte
Gott seinen Sohn, geboren von einer
Frau“ (Gal 4,4). Damit geht das
Versprechen eines Retters in
Erfillung, das Gott bei der
Vertreibung Adams und Evas aus
dem Paradies gegeben hatte:
,Feindschaft stifte ich zwischen dir
und der Frau, zwischen deinem
Nachwuchs und ihrem Nachwuchs.
Er trifft dich am Kopf, du triffst ihn
an der Ferse“ (Gen 3,15). Dieser Vers
der Genesis wird Protoevangelium
genannt, da er die erste
Ankuindigung der Frohbotschaft von
der Erlosung darstellt. In der Frau,
von der hier die Rede ist, hat man
stets im unmittelbaren Sinn Eva und
im Vollsinn Maria gesehen; der
Nachwuchs der Frau bedeutet sowohl
die Menschheit als auch Christus.



Von da an hat Gott bis zu dem
Zeitpunkt, als das Wort Fleisch
wurde und unter uns gewohnt hat
(vgl. Joh 1,14), die notwendigen
Vorbereitungen getroffen, um der
Menschheit die nutzbringende
Aufnahme seines eingeborenen
Sohnes zu ermdoglichen. Gott hat sich
das israelitische Volk erwahlt, einen
Bund mit ihm geschlossen und es
durch Eingriffe in seine Geschichte
schrittweise unterwiesen. Durch die
Patriarchen und die Propheten hat er
ihm seine Absichten kundgetan und
es an sich gezogen. All das war
Vorbereitung und Urbild jenes neuen
und vollkommenen Bundes, der in
Christus geschlossen werden sollte,
und fiir Gottes volle und endgtltige
Offenbarung durch das
fleischgewordene Wort'. Auch wenn
Gott die Ankunft des Retters vor
allem durch die Erwdhlung des
Volkes Israel vorbereitet hat, so
bedeutet das nicht, dass er die
anderen Volker sich selbst Uiberliefs,



denn nie hat er aufgehort, auch ,,den
Heiden“ Zeugnis von sich selbst zu
geben (vgl. Apg 14,16-17). Die
gottliche Vorsehung hat in den
Heiden ein mehr oder weniger
ausdruckliches Bewusstsein von der
Notwendigkeit einer Erlosung
bewirkt und das Verlangen nach dem
Heil bis in die letzten Winkel der
Erde lebendig erhalten.

Ursache der Menschwerdung ist die
Liebe Gottes zu den Menschen: , Die
Liebe Gottes wurde unter uns
dadurch offenbart, dass Gott seinen
einzigen Sohn in die Welt gesandt
hat, damit wir durch ihn leben“ (1
Joh 4,9). Die Inkarnation ist die
Offenbarung der Liebe Gottes
schlechthin, denn durch sie gibt sich
Gott selbst den Menschen hin, indem
er die menschliche Natur in der
Einheit der Person an sich zieht.

Aufgrund des Stindenfalls im
Paradies dient die Menschwerdung



unserer Erlosung und unserem Heil,
wie wir im Credo bekennen: ,,Er ist
wegen uns Menschen und um
unseres Heiles willen von den
Himmeln herabgestiegen und ist
Fleisch geworden vom Heiligen Geist
aus Maria, der Jungfrau, und ist
Mensch geworden*”. Christus hat
von sich selbst bezeugt: ,Der
Menschensohn ist gekommen, um zu
suchen und zu retten, was verloren
ist“ (Lk 19,10; vgl. Mt 18,11). ,,Gott hat
seinen Sohn nicht in die Welt
gesandt, damit er die Welt richtet,
sondern damit die Welt durch ihn
gerettet wird“ (Joh 3,17).

Die Inkarnation offenbart nicht nur
die unendliche Liebe Gottes zu den
Menschen, sein unendliches
Erbarmen, seine Gerechtigkeit und
seine Macht, sondern auch die
innere Stimmigkeit des gottlichen
Heilsplanes. Gottes tiefe Weisheit
zeigt sich darin, dass er die Rettung
des Menschen auf eine der



menschlichen Natur im Hochstmaf$
entsprechenden Weise beschlossen
hat — ndmlich durch die
Menschwerdung des Wortes.

Jesus Christus, das fleischgewordene
Wort, ,,ist weder ein Mythos noch
irgendeine abstrakte Idee. Er ist ein
Mensch, der in einem bestimmten
geschichtlichen Kontext gelebt hat
und gestorben ist, nachdem er sein
eigenes Leben im Rahmen der
Entwicklung der Geschichte gelebt
hatte. Eine geschichtliche
Untersuchung tiber ihn wird also
vom christlichen Glauben selbst
verlangt“™®,

Dass Christus existiert hat, gehort
ebenso zur Glaubenslehre wie dass
er wirklich fir uns gestorben und am
dritten Tag auferstanden ist (vgl. 1
Kor 15,3-11). Die Existenz Jesu ist ein
historisch nachgewiesenes Faktum,
wobei dieser Nachweis vor allem auf
der Analyse des Neuen Testamentes



beruht, dessen historischer Wert
aufSer Zweifel steht. Es gibt auch
andere, nichtchristliche (heidnische
und judische) Zeugnisse fur die
Existenz Jesu. Schon aus diesem
Grund sind Positionen inakzeptabel,
die dem geschichtlichen Jesus einen
Christus des Glaubens
gegenuberstellen wollen und
behaupten, dass die Aussagen des
Neuen Testaments tiber Christus
glaubige Interpretation seiner Junger
ist, nicht aber seine wahre Gestalt
beschreiben, die fiir uns angeblich
im Dunkeln bleibt. Diese Positionen,
die vielfach aus einem Vorurteil
gegeniiber dem Ubernatiirlichen
kommen, beachten nicht die
zeitgenossische Geschichtsforschung,
die tibereinstimmend feststellt, dass
das Bild Jesu, das vom Urchristentum
geboten wird, auf Tatsachen beruht.



2. Jesus Christus, wahrer Gott
und wahrer Mensch

»,Die Inkarnation (Menschwerdung)
ist (...) das Mysterium der
wunderbaren Vereinigung der
gottlichen und der menschlichen
Natur in der einen Person des
Wortes* (KKK, 483).

»,Das ganz einzigartige und einmalige
Ereignis der Menschwerdung des
Sohnes Gottes bedeutet nicht, dass
Jesus Christus zum Teil Gott und zum
Teil Mensch ware oder dass er das
Ergebnis einer unklaren
Vermischung von Gottlichem und
Menschlichem waére. Er ist wahrhaft
Mensch geworden und dabei doch
wahrhaft Gott geblieben. Jesus
Christus ist wahrer Gott und wahrer
Mensch® (KKK, 464). Die Gottheit Jesu
Christi, des ewigen Wortes Gottes,
wurde im Zusammenhang mit der
heiligsten Dreifaltigkeit behandelt.



Jetzt geht es vor allem um seine
Menschheit.

Die Kirche hat diese
Glaubenswahrheit in den ersten
Jahrhunderten gegen die Haresien
verteidigt und geklart. Im 1. Jh.
haben die Ebioniten — aus dem
Judentum kommende Christen —
Jesus fiir einen gewohnlichen, wenn
auch sehr heiligen Menschen
gehalten. Im 2. Jh. kommt der
Adoptionismus auf, demzufolge Jesus
angenommener Sohn Gottes und
folglich ein mit Gottes Kraft
ausgestatteter Mensch gewesen ist.
Fur die Adoptionisten war Gott nur
eine einzige Person. Diese Héresie
wurde zuerst im Jahr 190 von Papst
Viktor I., und dann durch ein Konzil
von Antiochien (268) und schliefdlich
durch das I. Konzil von
Konstantinopel (381) und die
Romische Synode von 382
verurteilt”. Auch der Arianismus
hatte, indem er die Gottheit des



Wortes leugnete, Jesus Christus das
Gottsein abgesprochen. Arius war
auf dem I. Konzil von Nizaa (325)
verurteilt worden. Heute erinnert die
Kirche wiederum daran, dass Jesus
Christus der von Ewigkeit her
subsistierende Sohn Gottes ist, der
bei seiner Fleischwerdung die
menschliche Natur in seine gottliche
Person aufgenommen hat".

Die Kirche hat sich auch anderen
Irrtimern entgegengestellt, die die
Wirklichkeit der menschlichen Natur
Christi leugneten. Zu ihnen gehoren
jene Haresien, die die Wirklichkeit
des Leibes Christi oder die seiner
Seele Christi zuriickwiesen. Zu
ersteren zahlt der Doketismus in
seinen verschiedenen
Erscheinungsformen. Er hat
gnostischen und manichéaischen
Hintergrund. Einige seiner Vertreter
behaupteten, Christus habe einen
himmlischen Leib bzw. einen blofsen
Scheinleib besessen oder er sei, ohne



geboren worden und
herangewachsen zu sein, eines Tages
in Judéa plotzlich aufgetreten. Diese
Art von Irrtimern musste schon der
heilige Johannes bekdmpfen: ,Viele
Verfihrer sind in die Welt
hinausgegangen; sie bekennen nicht,
dass Jesus Christus im Fleisch
gekommen ist“ (2 Joh 7; vgl. 1 Joh
4,1-2).

Arius und Apollinar von Laodizéaa
leugneten, dass Christus eine wahre
menschliche Seele besessen hat.
Apollinar hat in diesem
Zusammenhang besondere
Bedeutung erlangt. Sein Einfluss war
einige Jahrhunderte hindurch in den
christologischen
Auseinandersetzungen spurbar. In
der Absicht, die Einheit und
Unstuindlichkeit Christi zu
verteidigen, behauptete er, das Wort
héatte die Funktionen der
menschlichen Geistseele
ubernommen. Damit war jedoch die



wahre Menschheit Christi geleugnet,
die — wie bei allen Menschen — aus
einem Leib und einer
vernunftbegabten Seele besteht (vgl.
KKK, 471). Die Verurteilung dieser
Lehre erfolgte auf dem I. Konzil von
Konstantinopel und auf der
Romischen Synode von 382",

3. Die hypostatische Union

Nach den vorausgegangenen
Kontroversen war Anfang des 5. Jhs.
klar, dass an den beiden Naturen
(der menschlichen und der
gottlichen) in der Person des Wortes
unbedingt festgehalten werden
musste. So ruckte die Frage der
Einheit der Person Christi ins
Zentrum der patristischen
Christologie und Soteriologie. Zu
ihrer Vertiefung trugen weitere
Diskussionen bei.

Die erste grofse Kontroverse wurde
durch den Patriarchen Nestorius von



Konstantinopel ausgelost, aus dessen
Sprechweise sich ableiten liefs, dass
es in Christus zwei Subjekte gibt, ein
gottliches und ein menschliches, die
miteinander zwar moralisch, aber
nicht physisch verbunden sind.
Dieser christologische Irrtum war
der Grund, warum Nestorius der
Jungfrau Maria den Titel
Gottesmutter, Theotokos, absprach:
Maria sei zwar Mutter Christi, aber
nicht Mutter Gottes. Dieser Haresie
gegenuber haben der heilige Cyrill
von Alexandrien und das Konzil von
Ephesus (431) erklart: ,,Die
menschliche Natur Christi hat kein
anderes Subjekt als die gottliche
Person des Sohnes Gottes, die sie
angenommen und schon bei der
Empfangnis sich zu eigen gemacht
hat. Deswegen hat das gleiche Konzil
verkundet, dass Maria dadurch, dass
sie den Sohn Gottes in ihrem Schof$
empfing, wirklich ,Gottesgebdrerin’
geworden ist“ (KKK, 466; vgl. DS 250
und 251).



Etliche Jahre spater kam es zur
Héresie des Monophysitismus. Er
geht auf Apollinar sowie auf ein
falsches Verstandnis der Lehre und
Terminologie des heiligen Cyrill
durch Eutyches, den greisen
Archimandriten eines Klosters in
Konstantinopel, zurtck. Er
behauptete unter anderem, dass
Christus eine Person ist, die in einer
einzigen Natur subsistiert, weil die
menschliche Natur von der
gottlichen absorbiert worden ist.
Dieser Irrtum wurde von Papst Leo
dem GrofSen in seinem Tomus ad
Flavianum"™, einem wahren Juwel
der lateinischen Theologie, und vom
Okumenischen Konzil von Chalkedon
(451) verurteilt, das fiir die
Christologie einen bleibenden und
eindeutigen Bezugspunkt bildet. Es
lehrt, ,,unseren Herrn Jesus Christus
als ein und denselben Sohn zu
bekennen; derselbe ist vollkommen
in der Gottheit und derselbe ist
vollkommen in der Menschheit“*,



Und es fugt hinzu, dass die
Vereinigung der beiden Naturen als
,y2unvermischt, unveranderlich,
ungetrennt und unteilbar“™ zu
verstehen ist.

Die Lehre von Chalkedon wurde vom
I1. Konzil von Konstantinopel (553)
bestatigt und erldutert. Es bietet eine
authentische Interpretation des
vorangegangenen Konzils. Nachdem
es mehrmals die Einheit Christi
betont hat®, erklart es, dass die
Vereinigung der beiden Naturen
Christi in der Hypostase erfolgt®,
wodurch die Zweideutigkeit der
Formel Cyrills iberwunden wird, in
der von Einheit in der ,physis“ die
Rede gewesen war. Auf dieser Linie
erlduterte das II. Konzil von
Konstantinopel auch den Sinn, in
dem die bekannte Formel des
heiligen Cyrill iber die ,eine
fleischgewordene Natur des Wortes
Gottes“™ zu verstehen ist. Cyrill hatte
gedacht, sie gehe auf den heiligen



Athanasius zuruck, wahrend sie in
Wirklichkeit eine apollinaristische
Falschung war.

Bei diesen Konzilsdefinitionen, in
denen es um die Klarstellung
konkreter Irrtiimer ging und nicht
um die Darlegung des Mysteriums
Christi in seiner Gesamtheit,
verwendeten die Vater die Sprache
ihrer Zeit. So wie Nizda den
Ausdruck ,konsubstantial“ gebraucht
hatte, verwendete man in Chalkedon
Worter wie Natur, Person, Hypostase
usw. in der gewohnlichen
Bedeutung, die sie in der
Alltagssprache und der Theologie der
Zeit besafSen. Darin liegt nicht, wie
einige behauptet haben, eine
Hellenisierung der Botschaft des
Evangeliums. Wer eigentlich eine
Hellenisierung betrieb, waren die
Héaretiker wie Arius und Nestorius.
Sie begriffen nicht die
Unzulanglichkeit der
philosophischen Sprache ihrer Zeit



zur Erlauterung des Mysteriums
Gottes und Christi.

4. Die heiligste Menschheit
Jesu Christi

,Da in der Fleischwerdung (...) die
menschliche Natur angenommen,
nicht aufgehoben wurde’ (GS 22,2),
sah sich die Kirche (...) veranlasst,
die volle Wirklichkeit der
menschlichen Seele Christi, mit ihren
Verstandes- und Willenstatigkeiten,
wie auch seines menschlichen Leibes
zu bekennen. Doch gleichzeitig
musste sie jeweils daran erinnern,
dass die menschliche Natur Christi
der gottlichen Person des Sohnes
Gottes angehort, von der sie
angenommen worden ist. Alles, was
Christus in seiner Person ist und tut,
ist und tut ,einer der Dreifaltigkeit’.
Der Sohn Gottes teilt also seiner
Menschennatur seine eigene,
personliche Daseinsweise in der
Trinitat mit. In seiner Seele wie in



seinem Leibe bringt folglich Christus
das Leben der heiligsten
Dreifaltigkeit menschlich zum
Ausdruck (vgl. Joh 14,9-10)“ (KKK,
470).

Die Seele Christi verfuigt iiber echtes
menschliches Wissen. Die
katholische Lehre hat
traditionellerweise erklart, Christus
habe als Mensch einerseits
erworbenes Wissen besessen,
andererseits eingegossenes Wissen
und schliefdlich das Wissen der
Gottesschau, wie es den Heiligen im
Himmel zukommt. Das erworbene
Wissen Christi konnte seiner Natur
nach nicht unbegrenzt sein: ,Deshalb
wollte der Sohn Gottes, als er Mensch
wurde, auch ,an Weisheit und Alter
und Gnade’ zunehmen (Lk 2,52). Er
wollte das erfragen, was man als
Mensch durch Erfahrung lernen
muss (vgl. z.B. Mk 6,38; 8,27; Joh
11,34)“ (KKK, 472). Christus, in dem
die Fille des Heiligen Geistes mit



seinen Gaben wohnte (vgl. Jes 11,1-3),
verfuigte auch uiber eingegossenes,
also nicht direkt durch
Verstandesarbeit erworbenes,
sondern der menschlichen Vernunft
unmittelbar von Gott eingegebenes
Wissen. So zeigte ,der Sohn (...) auch
in seinem menschlichen Erkennen
gottlichen Einblick in die geheimen
Gedanken des Menschenherzens
(vgl. z.B. Mk 2,8; Joh 2,25; 6,61)“ (KKK,
473). Dartiiber hinaus besaf$ er das
den Heiligen eigene Wissen: ,,Weil
Christus in der Person des
menschgewordenen Wortes mit der
gottlichen Weisheit vereint war,
wusste seine menschliche Erkenntnis
voll und ganz um die ewigen
Ratschlisse, die zu enthtllen er
gekommen war (vgl. Mk 8,31; 9,31;
10,33-34; 14,18-20. 26-30)“ (KKK, 474).
Nach all dem muss man festhalten,
dass Christus als Mensch unfehlbar
ist; in ihm einen Irrtum anzunehmen
hiefde, dem ewigen Wort, also der
einzigen Person in Christus, diesen



Irrtum zuzuschreiben. Was seine
Unwissenheit anlangt, ist zu
bedenken: ,Von dem, was er in
dieser Hinsicht nicht zu wissen
gesteht (vgl. Mk 13,32), erklart er an
anderer Stelle, er sei nicht
beauftragt, es zu enthillen (vgl. Apg
1,7)“ (KKK, 474). Es ist klar, dass
Christus sich menschlich dessen
bewusst war, das Wort zu sein und
als Erloser gesandt zu sein*".
Andererseits hat die katholische
Theologie, ausgehend von der
Uberlegung, dass Christus schon auf
Erden die unmittelbare Anschauung
Gottes besafs, in Christus immer die
Existenz der Tugend des Glaubens
ausgeschlossen™,

Gegen die Haresien des
Monenergismus und des
Monotheletismus, die als logische
Nachfahren des Monophysitismus
behaupteten, in Christus gebe es nur
ein Wollen und ein Handeln, hat die
Kirche auf dem III. Okumenischen



Konzil von Konstantinopel (681)
bekannt, ,dass Christus von Natur
aus zwei Weisen des Wollens und
Handelns - eine gottliche und eine
menschliche - besitzt. Diese
widerstreben einander nicht,
sondern wirken so zusammen, dass
das menschgewordene Wort im
Gehorsam gegentuber seinem Vater
als Mensch alles wollte, was es als
Gott zusammen mit dem Vater und
dem Heiligen Geist zu unserem Heil
beschlossen hatte (vgl. DS 556-559).
Der menschliche Wille Christi ist
,folgsam und widerstrebt und
widersetzt sich nicht, sondern ordnet
sich seinem gottlichen und
allméachtigen Willen unter’ (DS
556)“ (KKK, 475). Es geht hier um
eine Grundfrage, die direkt mit dem
Sein Christi und unserer Erlosung
zusammenhdngt. Der heilige
Maximus der Bekenner hat sich bei
den Bemuhungen um Klarung dieser
Lehre hervorgetan und dabei
wirksam auf die bekannte Passage



von Jesu Gebet im Olgarten
verwiesen, in der die
Ubereinstimmung des menschlichen
Willens Christi mit dem Willen des
Vaters deutlich wird (vgl. Mt 26,39).

Eine Konsequenz der Dualitit der
Naturen ist auch die Dualitat der
Handlungen. In Christus gibt es zwei
Arten von Tatigkeiten: gottliche, die
aus seiner gottlichen Natur kommen,
und menschliche, die aus der
menschlichen Natur kommen. Man
spricht auferdem von einem
theandrischen Tun, um jene
Handlungen zu bezeichnen, bei
denen das menschliche Wirken als
Werkzeug des gottlichen Wirkens
erscheint, wie dies bei den Wundern
Christi der Fall ist.

Der Realismus der Fleischwerdung
des Wortes wird auch bei der letzten
grofSen christologischen Kontroverse
der Véterzeit sichtbar: beim
Bilderstreit. Christusdarstellungen



auf Fresken, Ikonen und Reliefs usw.
waren von alters her gebrauchlich
und sind mindestens seit dem 2. Jh.
bezeugt. Zur Krise des Bildersturms
kam es Anfang des 8. Jhs. in
Konstantinopel. Sie wurde durch
eine Entscheidung des Kaisers
ausgelost. Schon in den
Jahrhunderten zuvor gab es
Theologen, die sich fiir, und andere,
die sich gegen die Verehrung der
Bilder aussprachen, aber beide
Anschauungen existierten friedlich
nebeneinander. Die Gegner brachten
gewoOhnlich vor, dass der unendliche
Gott nicht mit ein paar Linien oder
Strichen festgehalten und
eingegrenzt werden kann. Allerdings
hat die Menschwerdung, wie der
heilige Johannes von Damaskus
aufzeigt hatte, dem grenzenlosen
Wort seine Grenzen gegeben. ,Da das
Wort Fleisch wurde und eine wahre
Menschennatur annahm, war
Christus ,im Leib begrenzt’ (vgl. DS
504). Infolgedessen lasst sich das



menschliche Antlitz Jesu ,vor Augen
stellen’ (vgl. Gal 3,1)“ (KKK, 476). Auf
dem II. Okumenischen Konzil von
Nizaa (787) ,hat die Kirche es als
berechtigt anerkannt, Christus auf
heiligen Bildern darzustellen“ (KKK,
476). ,In der Tat bringen die
individuellen Besonderheiten des
Leibes Christi die gottliche Person
des Gottessohnes zum Ausdruck.
Dieser hat sich die Ziige seines
menschlichen Leibes sosehr zu eigen
gemacht, dass sie in einer Abbildung
auf einem heiligen Bild verehrt
werden dirfen, denn der Glaubige,
der sein Bild verehrt, ,verehrt in ihm
die Person des darin

Abgebildeten’ (II. Konzil von Nizaa,
DS 601)“ (KKK, 477).

Die Seele Christi ist ihrem Wesen
nach nicht gottlich, sondern
menschlich. Sie wurde daher — wie
die Seelen der anderen Menschen —
durch die habituelle Gnade
vervollkommnet. Diese ,ist ein



bleibendes Geschenk. Sie
vervollkommnet die Seele, um sie zu
befahigen, mit Gott zu leben und aus
seiner Liebe zu handeln® (KKK,
2000). Christus ist heilig. So hat es
der Erzengel Gabriel bei der
Verkiindigung Maria erklart (vgl. Lk
1,35). Die Menschheit Christi ist so
sehr heilig, dass sie Quelle und
Maf3stab der Heiligkeit fir alle
Menschen ist. Durch die Inkarnation
ist die menschliche Natur Christi zur
hochsten Vereinigung mit der
Gottheit, die fiir ein Geschopf
uberhaupt moglich ist, erhoben
worden — zur Vereinigung mit der
Person des Wortes. Von der
Menschheit des Herrn her gesehen,
ist die hypostatische Union die
grofste Gabe, die je empfangen
werden konnte. Sie wird gewodhnlich
Gnade der Vereinigung (gratia
unionis) genannt. Durch die
habituelle Gnade wurde die Seele
Christi vergottlicht, wobei durch
diese Verwandlung ihre Natur und



ihr Tun in das innerste Leben Gottes
eingefiihrt wurden. Die Gnadenfulle
Christi umfasst auch die Existenz der
eingegossenen Tugenden und der
Gaben des Heiligen Geistes. ,,Aus
dieser Fulle Christi haben wir alle
empfangen, Gnade tiber Gnade“ (Joh
1,16). Diese Gnaden und Gaben
wurden Christus nicht nur in
Anbetracht seiner Wirde als Sohn
verliehen, sondern auch im Hinblick
auf seine Sendung als neuer Adam
und als Haupt der Kirche. Deshalb
spricht man von einer Hauptesgnade
Christi. Diese unterscheidet sich
nicht von der personlichen Gnade
des Herrn, sondern ist nur ein Aspekt
derselben, der ihre Heilswirksamkeit
fur die Glieder der Kirche
hervorhebt. ,Die Kirche ist der Leib
Christi“ (KKK, 805). Sie bildet einen
,Leib, dessen Haupt Christus ist. Sie
lebt aus ihm, in ihm und fiir ihn; er
lebt mit ihr und in ihr“ (KKK, 807).



Das Herz des menschgewordenen
Wortes. ,,Jesus hat wahrend seines
Lebens, seiner Todesangst am Olberg
und seines Leidens uns alle und
jeden einzelnen gekannt und geliebt
und sich fir jeden von uns
hingegeben: Der ,Sohn Gottes’ hat
;mich geliebt und sich fiir mich
hingegeben’ (Gal 2,20). Er hat uns
alle mit einem menschlichen Herzen
geliebt” (KKK, 478). Darum ist das
Herz Jesu das vortrefflichste Symbol
der Liebe, mit der er bestandig den
ewigen Vater und alle Menschen liebt
(vgl. ebd.).

José Antonio Riestra
Grundlegende Literatur:

» Katechismus der katholischen
Kirche, 422-483.

* Benedikt XVI. / Joseph
Ratzinger, Jesus von Nazareth,
Band [, Freiburg — Basel - Wien,
2006, S. 367-407.



i II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Lumen gentium, 9.

ii I. Konzil von Konstantinopel,
Symbolum, DS 150; vgl. II.
Vatikanisches Konzil, Dogm. Konst.
Lumen gentium, 55.

iii Internationale
Theologenkommission, Ausgewcdhlte
Fragen zur Christologie (1979).

iv Vgl. DS 151 u. 157-158.

v Kongregation fir die
Glaubenslehre, ErklarungMysterium
Filii Dei, 21.2.1972, Nr. 4.

vi Vgl. DS 151 u. 159.
vii Vgl. DS 290-295.
viii Vgl. DS 301; KKK, 467.

ix Vgl. DS 301.



x Vgl. DS 423.
xi Vgl. DS 425.
xii Vgl. DS 429.

xiii Vgl. Internationale
Theologenkommission, Jesu
Selbstbewusstsein und seine Sendung
(1985).

xiv Vgl. Kongregation fur die
Glaubenslehre, Notifikation,
26.11.2006, Nr. 'V, Das
Selbstbewusstsein Jesu Christi.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/08-jesus-christus-wahrer-gott-
und-wahrer-mensch/ (23.01.2026)


https://opusdei.org/de/article/08-jesus-christus-wahrer-gott-und-wahrer-mensch/
https://opusdei.org/de/article/08-jesus-christus-wahrer-gott-und-wahrer-mensch/
https://opusdei.org/de/article/08-jesus-christus-wahrer-gott-und-wahrer-mensch/

	08. Jesus Christus, wahrer Gott und wahrer Mensch
	1. Die Fleischwerdung des Wortes
	2. Jesus Christus, wahrer Gott und wahrer Mensch
	3. Die hypostatische Union
	4. Die heiligste Menschheit Jesu Christi


