
opusdei.org

08. Jesus Christus,
wahrer Gott und
wahrer Mensch

Jesus Christus hat die
menschliche Natur
angenommen, ohne
aufzuhören, Gott zu sein. Er ist
wahrer Gott und wahrer
Mensch.

22.09.2017



1. Die Fleischwerdung des
Wortes

„Als aber die Zeit erfüllt war, sandte
Gott seinen Sohn, geboren von einer
Frau“ (Gal 4,4). Damit geht das
Versprechen eines Retters in
Erfüllung, das Gott bei der
Vertreibung Adams und Evas aus
dem Paradies gegeben hatte:
„Feindschaft stifte ich zwischen dir
und der Frau, zwischen deinem
Nachwuchs und ihrem Nachwuchs.
Er trifft dich am Kopf, du triffst ihn
an der Ferse“ (Gen 3,15). Dieser Vers
der Genesis wird Protoevangelium
genannt, da er die erste
Ankündigung der Frohbotschaft von
der Erlösung darstellt. In der Frau,
von der hier die Rede ist, hat man
stets im unmittelbaren Sinn Eva und
im Vollsinn Maria gesehen; der 
Nachwuchs der Frau bedeutet sowohl
die Menschheit als auch Christus.



Von da an hat Gott bis zu dem
Zeitpunkt, als das Wort Fleisch
wurde und unter uns gewohnt hat
(vgl. Joh 1,14), die notwendigen
Vorbereitungen getroffen, um der
Menschheit die nutzbringende
Aufnahme seines eingeborenen
Sohnes zu ermöglichen. Gott hat sich
das israelitische Volk erwählt, einen
Bund mit ihm geschlossen und es
durch Eingriffe in seine Geschichte
schrittweise unterwiesen. Durch die
Patriarchen und die Propheten hat er
ihm seine Absichten kundgetan und
es an sich gezogen. All das war
Vorbereitung und Urbild jenes neuen
und vollkommenen Bundes, der in
Christus geschlossen werden sollte,
und für Gottes volle und endgültige
Offenbarung durch das
fleischgewordene Worti. Auch wenn
Gott die Ankunft des Retters vor
allem durch die Erwählung des
Volkes Israel vorbereitet hat, so
bedeutet das nicht, dass er die
anderen Völker sich selbst überließ,



denn nie hat er aufgehört, auch „den
Heiden“ Zeugnis von sich selbst zu
geben (vgl. Apg 14,16-17). Die
göttliche Vorsehung hat in den
Heiden ein mehr oder weniger
ausdrückliches Bewusstsein von der
Notwendigkeit einer Erlösung
bewirkt und das Verlangen nach dem
Heil bis in die letzten Winkel der
Erde lebendig erhalten.

Ursache der Menschwerdung ist die
Liebe Gottes zu den Menschen: „Die
Liebe Gottes wurde unter uns
dadurch offenbart, dass Gott seinen
einzigen Sohn in die Welt gesandt
hat, damit wir durch ihn leben“ (1 
Joh 4,9). Die Inkarnation ist die
Offenbarung der Liebe Gottes
schlechthin, denn durch sie gibt sich
Gott selbst den Menschen hin, indem
er die menschliche Natur in der
Einheit der Person an sich zieht.

Aufgrund des Sündenfalls im
Paradies dient die Menschwerdung



unserer Erlösung und unserem Heil,
wie wir im Credo bekennen: „Er ist
wegen uns Menschen und um
unseres Heiles willen von den
Himmeln herabgestiegen und ist
Fleisch geworden vom Heiligen Geist
aus Maria, der Jungfrau, und ist
Mensch geworden“ii. Christus hat
von sich selbst bezeugt: „Der
Menschensohn ist gekommen, um zu
suchen und zu retten, was verloren
ist“ (Lk 19,10; vgl. Mt 18,11). „Gott hat
seinen Sohn nicht in die Welt
gesandt, damit er die Welt richtet,
sondern damit die Welt durch ihn
gerettet wird“ (Joh 3,17).

Die Inkarnation offenbart nicht nur
die unendliche Liebe Gottes zu den
Menschen, sein unendliches
Erbarmen, seine Gerechtigkeit und
seine Macht, sondern auch die
innere Stimmigkeit des göttlichen
Heilsplanes. Gottes tiefe Weisheit
zeigt sich darin, dass er die Rettung
des Menschen auf eine der



menschlichen Natur im Höchstmaß
entsprechenden Weise beschlossen
hat – nämlich durch die
Menschwerdung des Wortes.

Jesus Christus, das fleischgewordene
Wort, „ist weder ein Mythos noch
irgendeine abstrakte Idee. Er ist ein
Mensch, der in einem bestimmten
geschichtlichen Kontext gelebt hat
und gestorben ist, nachdem er sein
eigenes Leben im Rahmen der
Entwicklung der Geschichte gelebt
hatte. Eine geschichtliche
Untersuchung über ihn wird also
vom christlichen Glauben selbst
verlangt“iii.

Dass Christus existiert hat, gehört
ebenso zur Glaubenslehre wie dass
er wirklich für uns gestorben und am
dritten Tag auferstanden ist (vgl. 1 
Kor 15,3-11). Die Existenz Jesu ist ein
historisch nachgewiesenes Faktum,
wobei dieser Nachweis vor allem auf
der Analyse des Neuen Testamentes



beruht, dessen historischer Wert
außer Zweifel steht. Es gibt auch
andere, nichtchristliche (heidnische
und jüdische) Zeugnisse für die
Existenz Jesu. Schon aus diesem
Grund sind Positionen inakzeptabel,
die dem geschichtlichen Jesus einen
Christus des Glaubens
gegenüberstellen wollen und
behaupten, dass die Aussagen des
Neuen Testaments über Christus
gläubige Interpretation seiner Jünger
ist, nicht aber seine wahre Gestalt
beschreiben, die für uns angeblich
im Dunkeln bleibt. Diese Positionen,
die vielfach aus einem Vorurteil
gegenüber dem Übernatürlichen
kommen, beachten nicht die
zeitgenössische Geschichtsforschung,
die übereinstimmend feststellt, dass
das Bild Jesu, das vom Urchristentum
geboten wird, auf Tatsachen beruht.



2. Jesus Christus, wahrer Gott
und wahrer Mensch

„Die Inkarnation (Menschwerdung)
ist (...) das Mysterium der
wunderbaren Vereinigung der
göttlichen und der menschlichen
Natur in der einen Person des
Wortes“ (KKK, 483).

„Das ganz einzigartige und einmalige
Ereignis der Menschwerdung des
Sohnes Gottes bedeutet nicht, dass
Jesus Christus zum Teil Gott und zum
Teil Mensch wäre oder dass er das
Ergebnis einer unklaren
Vermischung von Göttlichem und
Menschlichem wäre. Er ist wahrhaft
Mensch geworden und dabei doch
wahrhaft Gott geblieben. Jesus
Christus ist wahrer Gott und wahrer
Mensch“ (KKK, 464). Die Gottheit Jesu
Christi, des ewigen Wortes Gottes,
wurde im Zusammenhang mit der
heiligsten Dreifaltigkeit behandelt.



Jetzt geht es vor allem um seine
Menschheit.

Die Kirche hat diese
Glaubenswahrheit in den ersten
Jahrhunderten gegen die Häresien
verteidigt und geklärt. Im 1. Jh.
haben die Ebioniten – aus dem
Judentum kommende Christen –
Jesus für einen gewöhnlichen, wenn
auch sehr heiligen Menschen
gehalten. Im 2. Jh. kommt der
Adoptionismus auf, demzufolge Jesus
angenommener Sohn Gottes und
folglich ein mit Gottes Kraft
ausgestatteter Mensch gewesen ist.
Für die Adoptionisten war Gott nur
eine einzige Person. Diese Häresie
wurde zuerst im Jahr 190 von Papst
Viktor I., und dann durch ein Konzil
von Antiochien (268) und schließlich
durch das I. Konzil von
Konstantinopel (381) und die
Römische Synode von 382
verurteiltiv. Auch der Arianismus
hatte, indem er die Gottheit des



Wortes leugnete, Jesus Christus das
Gottsein abgesprochen. Arius war
auf dem I. Konzil von Nizäa (325)
verurteilt worden. Heute erinnert die
Kirche wiederum daran, dass Jesus
Christus der von Ewigkeit her
subsistierende Sohn Gottes ist, der
bei seiner Fleischwerdung die
menschliche Natur in seine göttliche
Person aufgenommen hatv.

Die Kirche hat sich auch anderen
Irrtümern entgegengestellt, die die
Wirklichkeit der menschlichen Natur
Christi leugneten. Zu ihnen gehören
jene Häresien, die die Wirklichkeit
des Leibes Christi oder die seiner
Seele Christi zurückwiesen. Zu
ersteren zählt der Doketismus in
seinen verschiedenen
Erscheinungsformen. Er hat
gnostischen und manichäischen
Hintergrund. Einige seiner Vertreter
behaupteten, Christus habe einen
himmlischen Leib bzw. einen bloßen
Scheinleib besessen oder er sei, ohne



geboren worden und
herangewachsen zu sein, eines Tages
in Judäa plötzlich aufgetreten. Diese
Art von Irrtümern musste schon der
heilige Johannes bekämpfen: „Viele
Verführer sind in die Welt
hinausgegangen; sie bekennen nicht,
dass Jesus Christus im Fleisch
gekommen ist“ (2 Joh 7; vgl. 1 Joh
4,1-2).

Arius und Apollinar von Laodizäa
leugneten, dass Christus eine wahre
menschliche Seele besessen hat.
Apollinar hat in diesem
Zusammenhang besondere
Bedeutung erlangt. Sein Einfluss war
einige Jahrhunderte hindurch in den
christologischen
Auseinandersetzungen spürbar. In
der Absicht, die Einheit und
Unsündlichkeit Christi zu
verteidigen, behauptete er, das Wort
hätte die Funktionen der
menschlichen Geistseele
übernommen. Damit war jedoch die



wahre Menschheit Christi geleugnet,
die – wie bei allen Menschen – aus
einem Leib und einer
vernunftbegabten Seele besteht (vgl.
KKK, 471). Die Verurteilung dieser
Lehre erfolgte auf dem I. Konzil von
Konstantinopel und auf der
Römischen Synode von 382vi.

3. Die hypostatische Union

Nach den vorausgegangenen
Kontroversen war Anfang des 5. Jhs.
klar, dass an den beiden Naturen
(der menschlichen und der
göttlichen) in der Person des Wortes
unbedingt festgehalten werden
musste. So rückte die Frage der
Einheit der Person Christi ins
Zentrum der patristischen
Christologie und Soteriologie. Zu
ihrer Vertiefung trugen weitere
Diskussionen bei.

Die erste große Kontroverse wurde
durch den Patriarchen Nestorius von



Konstantinopel ausgelöst, aus dessen
Sprechweise sich ableiten ließ, dass
es in Christus zwei Subjekte gibt, ein
göttliches und ein menschliches, die
miteinander zwar moralisch, aber
nicht physisch verbunden sind.
Dieser christologische Irrtum war
der Grund, warum Nestorius der
Jungfrau Maria den Titel
Gottesmutter, Theotókos, absprach:
Maria sei zwar Mutter Christi, aber
nicht Mutter Gottes. Dieser Häresie
gegenüber haben der heilige Cyrill
von Alexandrien und das Konzil von
Ephesus (431) erklärt: „Die
menschliche Natur Christi hat kein
anderes Subjekt als die göttliche
Person des Sohnes Gottes, die sie
angenommen und schon bei der
Empfängnis sich zu eigen gemacht
hat. Deswegen hat das gleiche Konzil
verkündet, dass Maria dadurch, dass
sie den Sohn Gottes in ihrem Schoß
empfing, wirklich ‚Gottesgebärerin’
geworden ist“ (KKK, 466; vgl. DS 250
und 251).



Etliche Jahre später kam es zur
Häresie des Monophysitismus. Er
geht auf Apollinar sowie auf ein
falsches Verständnis der Lehre und
Terminologie des heiligen Cyrill
durch Eutyches, den greisen
Archimandriten eines Klosters in
Konstantinopel, zurück. Er
behauptete unter anderem, dass
Christus eine Person ist, die in einer
einzigen Natur subsistiert, weil die
menschliche Natur von der
göttlichen absorbiert worden ist.
Dieser Irrtum wurde von Papst Leo
dem Großen in seinem Tomus ad
Flavianumvii, einem wahren Juwel
der lateinischen Theologie, und vom
Ökumenischen Konzil von Chalkedon
(451) verurteilt, das für die
Christologie einen bleibenden und
eindeutigen Bezugspunkt bildet. Es
lehrt, „unseren Herrn Jesus Christus
als ein und denselben Sohn zu
bekennen; derselbe ist vollkommen
in der Gottheit und derselbe ist
vollkommen in der Menschheit“viii.



Und es fügt hinzu, dass die
Vereinigung der beiden Naturen als
„unvermischt, unveränderlich,
ungetrennt und unteilbar“ix zu
verstehen ist.

Die Lehre von Chalkedon wurde vom
II. Konzil von Konstantinopel (553)
bestätigt und erläutert. Es bietet eine
authentische Interpretation des
vorangegangenen Konzils. Nachdem
es mehrmals die Einheit Christi
betont hatx, erklärt es, dass die
Vereinigung der beiden Naturen
Christi in der Hypostase erfolgtxi,
wodurch die Zweideutigkeit der
Formel Cyrills überwunden wird, in
der von Einheit in der „physis“ die
Rede gewesen war. Auf dieser Linie
erläuterte das II. Konzil von
Konstantinopel auch den Sinn, in
dem die bekannte Formel des
heiligen Cyrill über die „eine
fleischgewordene Natur des Wortes
Gottes“xii zu verstehen ist. Cyrill hatte
gedacht, sie gehe auf den heiligen



Athanasius zurück, während sie in
Wirklichkeit eine apollinaristische
Fälschung war.

Bei diesen Konzilsdefinitionen, in
denen es um die Klarstellung
konkreter Irrtümer ging und nicht
um die Darlegung des Mysteriums
Christi in seiner Gesamtheit,
verwendeten die Väter die Sprache
ihrer Zeit. So wie Nizäa den
Ausdruck „konsubstantial“ gebraucht
hatte, verwendete man in Chalkedon
Wörter wie Natur, Person, Hypostase
usw. in der gewöhnlichen
Bedeutung, die sie in der
Alltagssprache und der Theologie der
Zeit besaßen. Darin liegt nicht, wie
einige behauptet haben, eine
Hellenisierung der Botschaft des
Evangeliums. Wer eigentlich eine
Hellenisierung betrieb, waren die
Häretiker wie Arius und Nestorius.
Sie begriffen nicht die
Unzulänglichkeit der
philosophischen Sprache ihrer Zeit



zur Erläuterung des Mysteriums
Gottes und Christi.

4. Die heiligste Menschheit
Jesu Christi

„Da in der Fleischwerdung (…) die
menschliche Natur angenommen,
nicht aufgehoben wurde’ (GS 22,2),
sah sich die Kirche (...) veranlasst,
die volle Wirklichkeit der
menschlichen Seele Christi, mit ihren
Verstandes- und Willenstätigkeiten,
wie auch seines menschlichen Leibes
zu bekennen. Doch gleichzeitig
musste sie jeweils daran erinnern,
dass die menschliche Natur Christi
der göttlichen Person des Sohnes
Gottes angehört, von der sie
angenommen worden ist. Alles, was
Christus in seiner Person ist und tut,
ist und tut ‚einer der Dreifaltigkeit’.
Der Sohn Gottes teilt also seiner
Menschennatur seine eigene,
persönliche Daseinsweise in der
Trinität mit. In seiner Seele wie in



seinem Leibe bringt folglich Christus
das Leben der heiligsten
Dreifaltigkeit menschlich zum
Ausdruck (vgl. Joh 14,9-10)“ (KKK,
470).

Die Seele Christi verfügt über echtes
menschliches Wissen. Die
katholische Lehre hat
traditionellerweise erklärt, Christus
habe als Mensch einerseits
erworbenes Wissen besessen,
andererseits eingegossenes Wissen
und schließlich das Wissen der
Gottesschau, wie es den Heiligen im
Himmel zukommt. Das erworbene
Wissen Christi konnte seiner Natur
nach nicht unbegrenzt sein: „Deshalb
wollte der Sohn Gottes, als er Mensch
wurde, auch ‚an Weisheit und Alter
und Gnade’ zunehmen (Lk 2,52). Er
wollte das erfragen, was man als
Mensch durch Erfahrung lernen
muss (vgl. z.B. Mk 6,38; 8,27; Joh
11,34)“ (KKK, 472). Christus, in dem
die Fülle des Heiligen Geistes mit



seinen Gaben wohnte (vgl. Jes 11,1-3),
verfügte auch über eingegossenes,
also nicht direkt durch
Verstandesarbeit erworbenes,
sondern der menschlichen Vernunft
unmittelbar von Gott eingegebenes
Wissen. So zeigte „der Sohn (…) auch
in seinem menschlichen Erkennen
göttlichen Einblick in die geheimen
Gedanken des Menschenherzens
(vgl. z.B. Mk 2,8; Joh 2,25; 6,61)“ (KKK,
473). Darüber hinaus besaß er das
den Heiligen eigene Wissen: „Weil
Christus in der Person des
menschgewordenen Wortes mit der
göttlichen Weisheit vereint war,
wusste seine menschliche Erkenntnis
voll und ganz um die ewigen
Ratschlüsse, die zu enthüllen er
gekommen war (vgl. Mk 8,31; 9,31;
10,33-34; 14,18-20. 26-30)“ (KKK, 474).
Nach all dem muss man festhalten,
dass Christus als Mensch unfehlbar
ist; in ihm einen Irrtum anzunehmen
hieße, dem ewigen Wort, also der
einzigen Person in Christus, diesen



Irrtum zuzuschreiben. Was seine
Unwissenheit anlangt, ist zu
bedenken: „Von dem, was er in
dieser Hinsicht nicht zu wissen
gesteht (vgl. Mk 13,32), erklärt er an
anderer Stelle, er sei nicht
beauftragt, es zu enthüllen (vgl. Apg
1,7)“ (KKK, 474). Es ist klar, dass
Christus sich menschlich dessen
bewusst war, das Wort zu sein und
als Erlöser gesandt zu seinxiii.
Andererseits hat die katholische
Theologie, ausgehend von der
Überlegung, dass Christus schon auf
Erden die unmittelbare Anschauung
Gottes besaß, in Christus immer die
Existenz der Tugend des Glaubens
ausgeschlossenxiv.

Gegen die Häresien des
Monenergismus und des
Monotheletismus, die als logische
Nachfahren des Monophysitismus
behaupteten, in Christus gebe es nur 
ein Wollen und ein Handeln, hat die
Kirche auf dem III. Ökumenischen



Konzil von Konstantinopel (681)
bekannt, „dass Christus von Natur
aus zwei Weisen des Wollens und
Handelns – eine göttliche und eine
menschliche – besitzt. Diese
widerstreben einander nicht,
sondern wirken so zusammen, dass
das menschgewordene Wort im
Gehorsam gegenüber seinem Vater
als Mensch alles wollte, was es als
Gott zusammen mit dem Vater und
dem Heiligen Geist zu unserem Heil
beschlossen hatte (vgl. DS 556-559).
Der menschliche Wille Christi ist
‚folgsam und widerstrebt und
widersetzt sich nicht, sondern ordnet
sich seinem göttlichen und
allmächtigen Willen unter’ (DS
556)“ (KKK, 475). Es geht hier um
eine Grundfrage, die direkt mit dem
Sein Christi und unserer Erlösung
zusammenhängt. Der heilige
Maximus der Bekenner hat sich bei
den Bemühungen um Klärung dieser
Lehre hervorgetan und dabei
wirksam auf die bekannte Passage



von Jesu Gebet im Ölgarten
verwiesen, in der die
Übereinstimmung des menschlichen
Willens Christi mit dem Willen des
Vaters deutlich wird (vgl. Mt 26,39).

Eine Konsequenz der Dualität der
Naturen ist auch die Dualität der
Handlungen. In Christus gibt es zwei
Arten von Tätigkeiten: göttliche, die
aus seiner göttlichen Natur kommen,
und menschliche, die aus der
menschlichen Natur kommen. Man
spricht außerdem von einem
theandrischen Tun, um jene
Handlungen zu bezeichnen, bei
denen das menschliche Wirken als
Werkzeug des göttlichen Wirkens
erscheint, wie dies bei den Wundern
Christi der Fall ist.

Der Realismus der Fleischwerdung
des Wortes wird auch bei der letzten
großen christologischen Kontroverse
der Väterzeit sichtbar: beim
Bilderstreit. Christusdarstellungen



auf Fresken, Ikonen und Reliefs usw.
waren von alters her gebräuchlich
und sind mindestens seit dem 2. Jh.
bezeugt. Zur Krise des Bildersturms
kam es Anfang des 8. Jhs. in
Konstantinopel. Sie wurde durch
eine Entscheidung des Kaisers
ausgelöst. Schon in den
Jahrhunderten zuvor gab es
Theologen, die sich für, und andere,
die sich gegen die Verehrung der
Bilder aussprachen, aber beide
Anschauungen existierten friedlich
nebeneinander. Die Gegner brachten
gewöhnlich vor, dass der unendliche
Gott nicht mit ein paar Linien oder
Strichen festgehalten und
eingegrenzt werden kann. Allerdings
hat die Menschwerdung, wie der
heilige Johannes von Damaskus
aufzeigt hatte, dem grenzenlosen
Wort seine Grenzen gegeben. „Da das
Wort Fleisch wurde und eine wahre
Menschennatur annahm, war
Christus ‚im Leib begrenzt’ (vgl. DS
504). Infolgedessen lässt sich das



menschliche Antlitz Jesu ‚vor Augen
stellen’ (vgl. Gal 3,1)“ (KKK, 476). Auf
dem II. Ökumenischen Konzil von
Nizäa (787) „hat die Kirche es als
berechtigt anerkannt, Christus auf
heiligen Bildern darzustellen“ (KKK,
476). „In der Tat bringen die
individuellen Besonderheiten des
Leibes Christi die göttliche Person
des Gottessohnes zum Ausdruck.
Dieser hat sich die Züge seines
menschlichen Leibes sosehr zu eigen
gemacht, dass sie in einer Abbildung
auf einem heiligen Bild verehrt
werden dürfen, denn der Gläubige,
der sein Bild verehrt, ‚verehrt in ihm
die Person des darin
Abgebildeten’ (II. Konzil von Nizäa,
DS 601)“ (KKK, 477).

Die Seele Christi ist ihrem Wesen
nach nicht göttlich, sondern
menschlich. Sie wurde daher – wie
die Seelen der anderen Menschen –
durch die habituelle Gnade
vervollkommnet. Diese „ist ein



bleibendes Geschenk. Sie
vervollkommnet die Seele, um sie zu
befähigen, mit Gott zu leben und aus
seiner Liebe zu handeln“ (KKK,
2000). Christus ist heilig. So hat es
der Erzengel Gabriel bei der
Verkündigung Maria erklärt (vgl. Lk
1,35). Die Menschheit Christi ist so
sehr heilig, dass sie Quelle und
Maßstab der Heiligkeit für alle
Menschen ist. Durch die Inkarnation
ist die menschliche Natur Christi zur
höchsten Vereinigung mit der
Gottheit, die für ein Geschöpf
überhaupt möglich ist, erhoben
worden – zur Vereinigung mit der
Person des Wortes. Von der
Menschheit des Herrn her gesehen,
ist die hypostatische Union die
größte Gabe, die je empfangen
werden konnte. Sie wird gewöhnlich
Gnade der Vereinigung (gratia
unionis) genannt. Durch die
habituelle Gnade wurde die Seele
Christi vergöttlicht, wobei durch
diese Verwandlung ihre Natur und



ihr Tun in das innerste Leben Gottes
eingeführt wurden. Die Gnadenfülle
Christi umfasst auch die Existenz der
eingegossenen Tugenden und der
Gaben des Heiligen Geistes. „Aus
dieser Fülle Christi haben wir alle
empfangen, Gnade über Gnade“ (Joh
1,16). Diese Gnaden und Gaben
wurden Christus nicht nur in
Anbetracht seiner Würde als Sohn
verliehen, sondern auch im Hinblick
auf seine Sendung als neuer Adam
und als Haupt der Kirche. Deshalb
spricht man von einer Hauptesgnade
Christi. Diese unterscheidet sich
nicht von der persönlichen Gnade
des Herrn, sondern ist nur ein Aspekt
derselben, der ihre Heilswirksamkeit
für die Glieder der Kirche
hervorhebt. „Die Kirche ist der Leib
Christi“ (KKK, 805). Sie bildet einen
„Leib, dessen Haupt Christus ist. Sie
lebt aus ihm, in ihm und für ihn; er
lebt mit ihr und in ihr“ (KKK, 807).



Das Herz des menschgewordenen
Wortes. „Jesus hat während seines
Lebens, seiner Todesangst am Ölberg
und seines Leidens uns alle und
jeden einzelnen gekannt und geliebt
und sich für jeden von uns
hingegeben: Der ‚Sohn Gottes’ hat
‚mich geliebt und sich für mich
hingegeben’ (Gal 2,20). Er hat uns
alle mit einem menschlichen Herzen
geliebt“ (KKK, 478). Darum ist das
Herz Jesu das vortrefflichste Symbol
der Liebe, mit der er beständig den
ewigen Vater und alle Menschen liebt
(vgl. ebd.).

José Antonio Riestra

Grundlegende Literatur:

Katechismus der katholischen
Kirche, 422-483.
Benedikt XVI. / Joseph
Ratzinger, Jesus von Nazareth,
Band I, Freiburg – Basel – Wien,
2006, S. 367-407.

• 

• 



i II. Vatikanisches Konzil, Dogm.
Konst. Lumen gentium, 9.

ii I. Konzil von Konstantinopel, 
Symbolum, DS 150; vgl. II.
Vatikanisches Konzil, Dogm. Konst. 
Lumen gentium, 55.

iii Internationale
Theologenkommission, Ausgewählte
Fragen zur Christologie (1979).

iv Vgl. DS 151 u. 157-158.

v Kongregation für die
Glaubenslehre, ErklärungMysterium
Filii Dei, 21.2.1972, Nr. 4.

vi Vgl. DS 151 u. 159.

vii Vgl. DS 290-295.

viii Vgl. DS 301; KKK, 467.

ix Vgl. DS 301.



x Vgl. DS 423.

xi Vgl. DS 425.

xii Vgl. DS 429.

xiii Vgl. Internationale
Theologenkommission, Jesu
Selbstbewusstsein und seine Sendung
(1985).

xiv Vgl. Kongregation für die
Glaubenslehre, Notifikation,
26.11.2006, Nr. V, Das
Selbstbewusstsein Jesu Christi.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/08-jesus-christus-wahrer-gott-

und-wahrer-mensch/ (23.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/08-jesus-christus-wahrer-gott-und-wahrer-mensch/
https://opusdei.org/de/article/08-jesus-christus-wahrer-gott-und-wahrer-mensch/
https://opusdei.org/de/article/08-jesus-christus-wahrer-gott-und-wahrer-mensch/

	08. Jesus Christus, wahrer Gott und wahrer Mensch
	1. Die Fleischwerdung des Wortes
	2. Jesus Christus, wahrer Gott und wahrer Mensch
	3. Die hypostatische Union
	4. Die heiligste Menschheit Jesu Christi


