opusdei.org

07. Ubernatiirliche
Erhebung und
Erbsunde

Als Gott den Menschen erschuf,
versetzte er ihn in einen Stand
der Heiligkeit und
Gerechtigkeit. Unsere
Stammeltern aber haben sich
gegen den Schopfer emport, ein
Gutteil der empfangenen Gaben
verloren und den
nachfolgenden Generationen
eine gefallene und Gott ferne
Natur ubertragen, die Christus
erlost hat.



23.09.2017

1. Die tibernatiirliche
Erhebung

Gott schuf den Menschen in einem
ursprunglichen Stand der ,,Heiligkeit
und Gerechtigkeit”, indem er ihm die
Gnade einer wirklichen Teilhabe am
gottlichen Leben gewdahrte (vgl. KKK
, 374, 375). So haben Tradition und
Lehramt im Lauf der Jahrhunderte
die Paradieseserzahlung der Genesis
gedeutet. In der Theologie nennt
man diesen Zustand iibernatiirliche
Erhebung, denn er stellt ein
ungeschuldetes, den nattrlichen
Kriaften unerreichbares Geschenk
dar, das von der nach Gottes Bild und
Gleichnis geschaffenen Natur des
Menschen nicht gefordert wird,
wenngleich es ihr durchaus gemafs
ist. Um den Sachverhalt richtig zu



verstehen, sind einige
Gesichtspunkte zu beachten:

a) Es ist nicht angebracht, die
Erschaffung von der Erhebung zur
ubernatirlichen Ordnung zu
trennen. Die Schopfung ist nicht
y,heutral® sondern auf die Beziehung
zur Gott ausgerichtet. Die Kirche hat
immer gelehrt, dass das Ziel des
Menschen ein ubernatirliches ist
(vgl. DH 3005), denn wir wurden in
Christus ,,erwahlt vor der
Erschaffung der Welt, damit wir
heilig“ ( Eph 1,4) werden. Es gab also
nie einen Zustand der ,reinen
Natur®. Gott hat dem Menschen von
Anfang an seinen Liebesbund
angeboten.

b) Auch wenn das Ziel des Menschen
de facto die Freundschaft mit Gott ist,
lehrt uns die Offenbarung, dass der
Mensch am Anfang der Geschichte
sich gegen Gott aufgelehnt und die
Gemeinschaft mit seinem Schopfer



zuruckgestofden hat. Das ist die
Ursiinde, die auch Fall genannt wird,
weil der Mensch zuvor zur Nahe
Gottes erhoben worden war. Trotz
des Verlustes der Gemeinschaft mit
Gott fallt der Mensch freilich nicht
ins Nichts zurtuck. Er bleibt Mensch,
Geschopf.

¢) Auch wenn man den Plan Gottes
nicht in zusammenhanglose
Abschnitte unterteilen darf (als ob
Gott zuerst einen ,vollstdndigen*
Menschen erschaffen habe, um ihn
danach zu erheben), erkennen wir
daraus doch, dass man in Gottes
Absicht verschiedene Ebenen
unterscheiden muss ‘. Aufgrund der
Tatsache, dass der Mensch durch die
Stinde bestimmte Gaben verloren,
andere aber behalten hat,
unterscheidet die christliche
Uberlieferung zwischen der
ubernatirlichen Ordnung (der
Berufung zur Freundschaft mit Gott,
dessen Gaben durch die Stinde



verloren gehen) und der natiirlichen
Ordnung (was Gott dem Menschen
bei seiner Erschaffung geschenkt hat
und trotz der Sinde bestehen bleibt).
Diese beiden Ordnungen stehen
nicht nebeneinander und sind nicht
voneinander unabhdngig, denn das
Naturliche ist de facto von Anfang an
in das Ubernatiirliche eingefiigt und
darauf bezogen; und die Ubernatur
vervollkommnet die Natur, ohne sie
zu auszuschalten. Dennoch trifft man
diese Unterscheidung, weil die
Heilsgeschichte zeigt, dass die
Gratuitat des gottlichen Geschenks
von Gnade und Helil eine andere ist
als die Gratuitat des gottlichen
Geschenks der Schopfung, wobei
Gnade und Heil die ungleich grofdere
AuRerung des Erbarmens und der
Liebe Gottes darstellen "

d) Es ist schwierig, den Zustand der
verlorenen Unschuld Adams und
Evas zu beschreiben ™. Die Genesis
bietet dafiir nur wenige Hinweise



(vgl. Gen 1,26-31; 2,7-8.15-25). Die
Tradition charakterisiert ihn deshalb
indirekt, indem sie von den Folgen
der in Gen 3 geschilderten Suinde auf
die Gaben schlieft, die unsere
Stammeltern besessen haben
mussen, um sie an ihre
Nachkommen weiterzugeben. So
erklart man, dass sie einerseits die
naturlichen Gaben ihrer normalen
Beschaffenheit als Geschopfe
besafden, die ihr kreaturliches Sein
bilden; und dass sie andererseits
ubernatiirliche Gaben besafden, also
die heiligmachende Gnade und die
aus ihr erfliefSende Vergottlichung
sowie die letzte Berufung zur
Gottesschau. Dartuber hinaus nimmt
die christliche Uberlieferung fiir das
Paradies die Existenz von
sogenannten ,auflernaturlichen
Gaben“ an, die von der Natur zwar
nicht gefordert, ihr aber angemessen
sind. Sie vervollkommnen die Natur
und sind insofern AufSerungen der
Gnade. Zu diesen Gaben gehoren die



Unsterblichkeit, die
Leidensunfahigkeit und die
Beherrschung der Konkupiszenz (die
Integritit) (vgl. KKK, 376) ™.

2. Die Erbsiinde

Im Bericht vom Verbot, vom Baum
der Erkenntnis zu essen, das der
Mensch, verfiihrt durch die Schlange,
ubertritt (vgl. Gen 3,1-13), zeigt die
Heilige Schrift, dass unsere
Stammeltern sich am Beginn der
Geschichte im Ungehorsam gegen
Gott aufgelehnt haben und der
Versuchung erlegen sind, wie Gotter
sein zu wollen. Dadurch verfielen sie
der Strafe Gottes, verloren ein Gutteil
der empfangenen Gaben ( Gen
3,16-19) und wurden aus dem
Paradies vertrieben ( Gen 3,23). Die
christliche Uberlieferung hat diesen
Vorfall als Verlust der
ubernatiirlichen und
aufdernatiirlichen Gaben sowie als
Verwundung der menschlichen



Natur gedeutet, die trotzdem nicht in
ihrem Wesen zerstort worden ist. Als
Frucht des Ungehorsams, durch den
der Mensch sich selbst Gott vorzieht,
verliert er die Gnade (vgl. KKK,
398-399), und seine harmonische
Beziehung zur Schopfung und zu
sich selbst wird gestort: Leiden und
Tod treten in die Geschichte ein (vgl.
KKK, 399-400).

Die erste Stinde war Einwilligung in
eine Versuchung. Auslésend fiir den
menschlichen Ungehorsam war die
Stimme der Schlange, die den Satan,
den gefallenen Engel, darstellt. Die
Offenbarung spricht von einer
vorausliegenden Siinde, die dieser
und andere Engel — sie waren gut
erschaffen worden — begangen
haben, indem sie Gott
unwiderruflich von sich stiefSen.
Nach der Stunde des Menschen sind
Schopfung und Geschichte dem
verderblichen Einfluss dessen
ausgesetzt, der ,Vater der Lige“ und



»Morder von Anbeginn“ ist (vgl. Joh
8,44). Seine Macht ist nicht
unendlich, sondern viel geringer als
die Macht Gottes, aber trotzdem
verursacht er in den einzelnen
Menschen und in der Gesellschaft
insgesamt sehr schwere Schdaden. Die
Tatsache, dass Gott das teuflische
Wirken zulésst, ist ein Geheimnis
(vgl. KKK, 391-395).

Die Erzdhlung berichtet auch von der
VerheifSsung eines Erlosers durch Gott
( Gen 3,15). Die Erlosung wirft Licht
auf das Ausmais und die Schwere der
menschlichen Verfehlung und lasst
das Wunder der Liebe eines Gottes
hervortreten, der sein Geschopf nicht
im Stich lasst, sondern ihm durch das
Heilswerk Jesu entgegenkommt.
»2Man muss Christus als den Quell der
Gnade kennen, um Adam als den
Quell der Stinde zu erkennen“ (KKK,
388). ,,,Die geheime Macht der
Gesetzwidrigkeit’ (2 Thess 2,7)
enthullt sich ndmlich nur im Licht



des ,Geheimnisses des Glaubens’ (vgl.
1 Tim 3,16)“ (KKK, 385).

Die Kirche hat diese Episode immer
als historisches Ereignis verstanden,
auch wenn es uns zweifellos in einer
symbolischen Sprache vermittelt
wird (vgl. KKK, 390). Seit Augustinus
wird traditionellerweise von
,ursunde“ gesprochen, weil sie am
Anfang steht. Die Stinde hat durch
den Missbrauch der Freiheit seitens
der Geschopfe (zuerst der Engel,
dann der Menschen) Eingang in die
Geschichte gefunden und ist AnstofS
fur alle weiteren personlichen
Sunden. Sie ist also Urstinde nicht in
dem Sinn, dass sie zu unserem
Wesen gehort. Das sittlich Bose
kommt weder aus der strukturellen
Verfasstheit des Menschen noch aus
seiner Gesellschaftsbezogenheit noch
aus seiner Stofflichkeit, und es ist
nattirlich auch nicht auf Gott oder
ein unentrinnbares Schicksal
zuruckzufihren. Der christliche



Realismus konfrontiert den
Menschen mit seiner personlichen
Verantwortung. Er kann Bdses tun,
welil er frei ist, und nur er selbst ist
dafiir verantwortlich (vgl. KKK, 387).

Im Lauf der Geschichte hat die
Kirche das Dogma der Ur- bzw.
Erbsinde in Auseinandersetzung mit
einem Uberzogenen Optimismus
einerseits und einem existentiellen
Pessimismus andererseits formuliert
(vgl. KKK, 406). Pelagius hatte
behauptet, dass der Mensch mit
seinen rein nattirlichen Kraften das
Gute tun konne und die Gnade nichts
weiter sei als eine dufdere Hilfe.
Damit war sowohl die Schwere der
Siinde Adams als auch die Bedeutung
der Erlosung durch Christus
verkannt und alles auf das schlechte
oder gute Beispiel reduziert. Dem
heiligen Augustinus folgend, hat das
Konzil von Karthago (418)
demgegenuber die absolute Prioritat
der Gnade gelehrt, weil der Mensch



durch die Stinde Schaden genommen
hat (vgl. DH 223.227; vgl. auch II.
Konzil von Orange, Jahr 529, DH
371-372). Luther wiederum hatte die
menschliche Natur als durch die
Stnde ihrer Natur nach verdorben
angesehen und behauptet, der
Mensch habe seine Freiheit verloren
und suindige in all seinem Tun.
Dagegen hat das Konzil von Trient
(1546) die ontologische Bedeutung
der Taufe hervorgehoben, die die
Erbsiinde tilgt. Es bleiben zwar
Folgeerscheinungen zuruck - etwa
die Konkupiszenz, die jedoch nicht,
wie bei Luther mit der Stinde
gleichgesetzt werden darf —, aber der
Mensch ist in seinen Handlungen frei
und kann, von der Gnade gestiitzt,
durch gute Werke Verdienste
erwerben (vgl. DH 1511-1515).

Die Position Luthers sowie einige
jungere Interpretationen von Gen 3
kranken am unzureichenden
Verstandnis des Verhéltnisses 1) von



Natur und Geschichte, 2) von
psychologisch-existentieller und
ontologischer Ebene, sowie 3) von
Individualitat und Kollektivitat.

1) Auch wenn die Genesis gewisse
Elemente mythischer Art enthalt
(wobei ,,Mythos“ im besten Sinn des
Begriffes als Erzdhlung vom
Ursprung zu verstehen ist, die also
das Fundament der spateren
Geschichte bildet), ware es ein
Irrtum, den Bericht vom Siindenfall
als symbolische Erklarung fur eine
ursprungliche Stindhaftigkeit des
Menschen aufzufassen. Eine solche
Interpretation macht das historische
Ereignis zum Mythos, der damit zur
Natur und zu etwas
Unvermeidlichem wird.
Paradoxerweise wiirde dann die
Einsicht, ,von Natur aus“ siindig zu
sein, die personliche Verantwortung
des Menschen fiir die Stinde
abschwichen oder aufheben, da er
das, wozu er spontan neigt, nicht



vermeiden kann. In Wirklichkeit
gehort die Sindhaftigkeit zur
Geschichtlichkeit des Menschen und
nicht zu seiner urspringlichen
Verfassung.

2) Da nach der Taufe einige
Stindenfolgen zurtiickbleiben, kann
der Christ die Neigung zum Bosen
stark empfinden und sich als
schwerer Stinder fiihlen, wie das im
Leben der Heiligen der Fall ist. Diese
existentielle Perspektive ist
allerdings weder die einzige noch die
wichtigste, denn die Taufe hat die
Erbsiinde wirklich getilgt und uns zu
Kindern Gottes gemacht (vgl. KKK,
405). Ontologisch gesehen ist der in
der Gnade lebende Christ vor Gott
ein Gerechter. Luther hat die
existentielle Perspektive radikalisiert
und von ihr her die gesamte
Wirklichkeit gedeutet, die deshalb als
von Sunde ontologisch gepragt
erscheint.



3) Der dritte Punkt betrifft die Frage
der Ubertragung der Ursiinde. Sie ist
»ein Geheimnis, das wir nicht vollig
verstehen konnen“ (KKK, 404). Die
Bibel lehrt, dass unsere Stammeltern
die Sunde an die gesamte Menschheit
weitergegeben haben. Die folgenden
Kapitel der Genesis (vgl. Gen 4-11;
KKK, 401) sprechen von einer
fortschreitenden Verderbnis der
Menschheit. Der heilige Paulus zieht
eine Parallele zwischen Adam und
Christus und erklart: ,Wie durch den
Ungehorsam des einen Menschen die
vielen zu Stiindern wurden, so
werden auch durch den Gehorsam
des einen [Christus] die vielen zu
Gerechten gemacht werden® (Rom
5,19). Diese Parallele fuhrt zum
korrekten Verstandnis der
Interpretation des Terminus adamdh
als kollektive Einzahl: Wie Christus
einer und zugleich Haupt der Kirche
ist, so ist Adam einer und zugleich
Haupt der ganzen Menschheit *.
»Wegen dieser ,Einheit des



Menschengeschlechtes’ sind alle
Menschen in die Sinde Adams
verstrickt, so wie alle in die
Gerechtigkeit Christi einbezogen
sind“ (KKK, 404).

Die Kirche versteht die Ursiinde der
Stammeltern und die von der
Menschheit ererbte Stinde auf
analoge Weise. ,Indem Adam und
Eva dem Versucher nachgeben,
begehen sie eine personliche Siinde,
aber diese Stuinde trifft die
Menschennatur (....). Sie ist eine
Stinde, die durch Fortpflanzung an
die ganze Menschheit weitergegeben
wird“ (KKK, 404), so dass die
menschliche Natur ,,der
ursprunglichen Heiligkeit und
Gerechtigkeit ermangelt” (ebd.).
»,Obwohl ,einem jeden eigen‘, hat die
Erbsiinde bei keinem Nachkommen
Adams den Charakter einer
personlichen Schuld“ (KKK, 405) *.



,FUr einige ist die Idee der Erbsiinde
schwer zu akzeptieren““i, vor allem
dort, wo eine individualistische Sicht
von Person und Freiheit herrscht.
Was habe ich mit der Stinde Adams
zu tun? Warum muss ich die Folgen
der Suinde anderer tragen? Solche
Fragen offenbaren den Mangel des
Bewusstseins flir die Solidaritat, die
zwischen den Menschen besteht, die
ja alle von Gott erschaffen sind. In
gewisser Weise kann man in diesem
Mangel eine Manifestation der jedem
einzelnen anhaftenden Stinde sehen.
Die Erbsiinde verdunkelt das
Verstandnis fiir die unter den
Menschen bestehende tiefe
Briiderlichkeit, die ihre Ubertragung
moglich macht.

Angesichts der bedauerlichen Folgen
der Stinde und ihrer universalen
Ausdehnung stellt sich die Frage: ,,
Warum hat Gott den ersten Menschen
nicht daran gehindert, zu stindigen?
Der heilige Leo der Grofde antwortet:



,Wertvoller ist das, was uns durch die
unbeschreibliche Gnade des Herrn
zuteil wurde, als was wir durch des
Teufels Neid verloren hatten’ ( serm.
73,4). Und der heilige Thomas von
Aquin: ,Auch nach der Stinde blieb
die Moglichkeit einer Hoherfihrung
der Natur. Gott lasst ja das Bose nur
Zu, um etwas Besseres daraus
entspringen zu lassen: ,Wo die Stinde
machtig wurde, ist die Gnade
ubergrofs geworden’ (Rom 5,20).
Darum wird bei der Weihe der
Osterkerze gesungen: ,0O gluckliche
Schuld, die einen solchen grofien
Erloser zu haben verdient hat!” (
Summa theologiae 111, 1, 3, ad

3)“ (KKK, 412).

3. Einige praktische
Konsequenzen

Die wichtigste praktische
Konsequenz, die aus der Lehre von
Erhebung und Erbsiinde gezogen
werden kann, ist der Realismus, der



das Leben des Christen bestimmt. Er
ist sich sowohl seiner Grofde als Sohn
Gottes bewusst als auch des Elends
seines Stuinderdaseins. Dieser
Realismus:

a) bewahrt sowohl vor einem naiven
Optimismus als auch vor einem
Pessimismus ohne Hoffnung. Er ,,gibt
einen klaren Blick dafiir, wie es um
den Menschen und sein Handeln in
der Welt steht (....). Zu Uibersehen,
dass der Mensch eine verwundete,
zum Bosen geneigte Natur hat, fihrt
zu schlimmen Irrtiimern im Bereich
der Erziehung, der Politik, des
gesellschaftlichen Handelns und der
Sittlichkeit* (KKK, 407);

b) schenkt ein gelassenes Vertrauen
auf Gott, den Schopfer und
barmherzigen Vater, der seine
Kreaturen nicht im Stich lasst, immer
verzeiht und auch inmitten der
Widerwartigkeiten alles zum Guten
lenkt. ,Sag immer wieder: "omnia in



bonum", alles, was da geschieht —
"alles, was mir geschieht" —, ist zu
meinem Besten. Darum lautet die
richtige Schlussfolgerung: das, was
dir so muihselig erscheint, als
segensreiche Realitdt anzunehmen®
viii,

c) weckt eine Haltung tiefer Demut,
die, ohne sich zu wundern, die
eigenen Sunden zugibt und bereut,
weil sie Beleidigung Gottes sind —
und nicht so sehr, weil in ihnen die
personliche Schwéache zum Ausdruck
kommt;

d) hilft zu unterscheiden, was auf der
menschlichen Natur als solcher
beruht und was Folge der
Verwundung unserer Natur durch
die Siinde ist. Nach dem Stiindenfall
ist nicht jede spontane Regung auch
gut. Das Leben des Menschen tragt
daher den Charakter eines Ringens.
Man muss kdmpfen, um auf
menschliche und christliche Weise



zu leben (vgl. KKK, 409). ,Die
kirchliche Uberlieferung hat die
Christen stets als milites Christi, als
Streiter Christi bezeichnet, die
anderen den inneren Frieden
bringen, wahrend sie selbst
unablassig gegen die eigenen bdsen
Neigungen ankdmpfen“ ™. Der Christ,
der sich bemiiht, die Stinde zu
meiden, versaumt nichts von dem,
was das Leben gut und schén macht.
Gegen die Vorstellung, der Mensch
misse Boses tun, um seine autonome
Freiheit auszukosten, weil ein Leben
ohne Stinde im Grunde langweilig ist,
erhebt sich die Gestalt Mariens.
Unbefleckt empfangen, zeigt sich an
ihr, dass ein Leben, das ganz Gott
gehort, alles andere als 6de ist,
sondern ein Abenteuer voller Licht
und voller Uberraschungen *.

Santiago Sanz



Grundlegende Literatur:

» Katechismus der katholischen
Kirche, 374-421.

* Kompendium des Katechismus
der katholischen Kirche, 72-78.

* Johannes Paul I1., Ich glaube an
Gott den Schopfer (Katechesen
uber das Credo), St. Ottilien
1993.

* Denzinger-Hinermann (DH),
222-231; 370-395; 1510-1516;
4313.

Empfohlene Literatur:

* Johannes Paul II., Erinnerung
und Identitdt, Augsburg 2005.

* Benedikt XVI., Homilie,
8.12.2005.

* ]. Ratzinger, Im Anfang schuf
Gott (4 Predigten uber
Schopfung, Fall und die
Konsequenzen des
Schopfungsglaubens),
Einsiedeln 2014.



i Das Konzil von Trient sagt nicht,
dass der Mensch im Stand der Gnade
erschaffen, sondern dass er in
Heiligkeit und Gerechtigkeit
eingesetzt wurde (,,constitutus“), um
eine Verwechslung von Natur und
Gnade zu vermeiden (vgl. DH 1511).

ii Aus eben diesem Grund hat man
die theologische Hypothese vom
»Stand der reinen Natur“ aufgestellt,
um den hoheren Grad der Gratuitat
der Gnade gegentuiber der Schopfung
zu unterstreichen. Es hat einen
solchen Stand nie gegeben, aber es
héatte ihn geben konnen. Diese Lehre
wurde zur Widerlegung der Thesen
von Bajus formuliert, der
behauptete: ,,Die Unversehrtheit der
ersten Schopfung war keine
ungeschuldete Erhohung der
menschlichen Natur, sondern ihre
naturliche Daseinsbedingung“ (DH
1926).



iii Diese Schwierigkeit ist heute
grofer, weil die Tendenz besteht, das
menschliche Sein insgesamt
evolutionistisch zu deuten. Fur eine
solche Auffassung schreitet die
Wirklichkeit immer von weniger zu
mehr voran, wahrend die
Offenbarung uns lehrt, dass der Fall
von einem hoheren zu einem
niedrigeren Stand den Anfang der
Geschichte kennzeichnet. Das
bedeutet nicht, dass es keinen
Prozess von ,Hominisation“ gegeben
hat, der von ,,Humanisation“ zu
unterscheiden ist.

iv Die Unsterblichkeit ist nach dem
heiligen Augustinus nicht als ein
Nicht-sterben-Konnen (,non posse
mori*) zu verstehen, sondern als die
Moglichkeit, nicht zu sterben (,,posse
non mori“). Es ist erlaubt, diese
Situation so zu deuten, dass der
Ubergang in den Endzustand ohne
die Dramatik des Todes erfolgt wére,
die der Mensch nach dem Stindenfall



erlebt. Das Leiden ist Anzeichen und
Vorbote des Todes, so dass die
Unsterblichkeit irgendwie auch die
Freiheit vom Leid nach sich zieht.
Was wiederum einen Zustand der
Integritat voraussetzt, in dem der
Mensch ohne Schwierigkeit seine
Leidenschaften beherrscht.
Gewohnlich wird noch eine vierte
Gabe hinzugeflgt: die eines diesem
Zustand entsprechenden Wissens.

v Das ist der Hauptgrund dafiir, dass
die Kirche den Bericht vom
Stndenfall immer in der Optik des
Monogenismus gelesen hat
(Abstammung des
Menschengeschlechtes von einem
einzigen Stammelternpaar). Eine
Zeitlang hatte es den Anschein, die
entgegengesetzte Hypothese des
Polygenismus (Abstammung von
mehreren Paaren) wirde sich
wissenschaftlich (und sogar
exegetisch) durchsetzen. Heute halt
man die biologische Abstammung



von einer einzigen Linie fir
plausibler (Monophyletismus). Aus
der Sicht des Glaubens ist der
Polygenismus problematisch, weil
nicht zu erkennen ist, wie er mit der
Offenbarung von der Erbsiinde in
Einklang gebracht werden kann (vgl.
Pius XII., Enzyklika Humani generis ,
DH 3897). Trotzdem handelt es sich
hier um eine Frage, die noch weiter
erforscht und uberlegt werden kann.

vi In diesem Sinn wurde
traditionellerweise zwischen dem
speccatum originale originans® (der
verursachenden Ursiinde, die von
unseren Stammeltern personlich
begangen wurde) und der
verursachten Ursunde oder Erbstinde
unterschieden (dem siindhaften
Zustand, in dem wir als ihre
Nachkommen geboren werden).

vii Johannes Paul II., Generalaudienz,
24.9.1986, Nr. 5.



viii Hl. Josefmaria, Die Spur des
Samanns, 127; vgl. Rom 8,28.

ix HI. Josefmaria, Christus begegnen,
74.

x Vgl. Benedikt XVI., Homilie,
8.12.2005.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/07-ubernaturliche-erhebung-
und-erbsunde/ (24.01.2026)


https://opusdei.org/de/article/07-ubernaturliche-erhebung-und-erbsunde/
https://opusdei.org/de/article/07-ubernaturliche-erhebung-und-erbsunde/
https://opusdei.org/de/article/07-ubernaturliche-erhebung-und-erbsunde/

	07. Übernatürliche Erhebung und Erbsünde
	1. Die übernatürliche Erhebung
	2. Die Erbsünde
	3. Einige praktische Konsequenzen


