
opusdei.org

07. Übernatürliche
Erhebung und
Erbsünde

Als Gott den Menschen erschuf,
versetzte er ihn in einen Stand
der Heiligkeit und
Gerechtigkeit. Unsere
Stammeltern aber haben sich
gegen den Schöpfer empört, ein
Gutteil der empfangenen Gaben
verloren und den
nachfolgenden Generationen
eine gefallene und Gott ferne
Natur übertragen, die Christus
erlöst hat.



23.09.2017

1. Die übernatürliche
Erhebung

Gott schuf den Menschen in einem
ursprünglichen Stand der „Heiligkeit
und Gerechtigkeit“, indem er ihm die
Gnade einer wirklichen Teilhabe am
göttlichen Leben gewährte (vgl. KKK
, 374, 375). So haben Tradition und
Lehramt im Lauf der Jahrhunderte
die Paradieseserzählung der Genesis
gedeutet. In der Theologie nennt
man diesen Zustand übernatürliche
Erhebung, denn er stellt ein
ungeschuldetes, den natürlichen
Kräften unerreichbares Geschenk
dar, das von der nach Gottes Bild und
Gleichnis geschaffenen Natur des
Menschen nicht gefordert wird,
wenngleich es ihr durchaus gemäß
ist. Um den Sachverhalt richtig zu



verstehen, sind einige
Gesichtspunkte zu beachten:

a) Es ist nicht angebracht, die
Erschaffung von der Erhebung zur
übernatürlichen Ordnung zu
trennen. Die Schöpfung ist nicht
„neutral“, sondern auf die Beziehung
zur Gott ausgerichtet. Die Kirche hat
immer gelehrt, dass das Ziel des
Menschen ein übernatürliches ist
(vgl. DH 3005), denn wir wurden in
Christus „erwählt vor der
Erschaffung der Welt, damit wir
heilig“ ( Eph 1,4) werden. Es gab also
nie einen Zustand der „reinen
Natur“. Gott hat dem Menschen von
Anfang an seinen Liebesbund
angeboten.

b) Auch wenn das Ziel des Menschen
de facto die Freundschaft mit Gott ist,
lehrt uns die Offenbarung, dass der
Mensch am Anfang der Geschichte
sich gegen Gott aufgelehnt und die
Gemeinschaft mit seinem Schöpfer



zurückgestoßen hat. Das ist die 
Ursünde, die auch Fall genannt wird,
weil der Mensch zuvor zur Nähe
Gottes erhoben worden war. Trotz
des Verlustes der Gemeinschaft mit
Gott fällt der Mensch freilich nicht
ins Nichts zurück. Er bleibt Mensch,
Geschöpf.

c) Auch wenn man den Plan Gottes
nicht in zusammenhanglose
Abschnitte unterteilen darf (als ob
Gott zuerst einen „vollständigen“
Menschen erschaffen habe, um ihn
danach zu erheben), erkennen wir
daraus doch, dass man in Gottes
Absicht verschiedene Ebenen
unterscheiden muss i. Aufgrund der
Tatsache, dass der Mensch durch die
Sünde bestimmte Gaben verloren,
andere aber behalten hat,
unterscheidet die christliche
Überlieferung zwischen der
übernatürlichen Ordnung (der
Berufung zur Freundschaft mit Gott,
dessen Gaben durch die Sünde



verloren gehen) und der natürlichen
Ordnung (was Gott dem Menschen
bei seiner Erschaffung geschenkt hat
und trotz der Sünde bestehen bleibt).
Diese beiden Ordnungen stehen
nicht nebeneinander und sind nicht
voneinander unabhängig, denn das
Natürliche ist de facto von Anfang an
in das Übernatürliche eingefügt und
darauf bezogen; und die Übernatur
vervollkommnet die Natur, ohne sie
zu auszuschalten. Dennoch trifft man
diese Unterscheidung, weil die
Heilsgeschichte zeigt, dass die
Gratuität des göttlichen Geschenks
von Gnade und Heil eine andere ist
als die Gratuität des göttlichen
Geschenks der Schöpfung, wobei
Gnade und Heil die ungleich größere
Äußerung des Erbarmens und der
Liebe Gottes darstellen ii.

d) Es ist schwierig, den Zustand der
verlorenen Unschuld Adams und
Evas zu beschreiben iii. Die Genesis
bietet dafür nur wenige Hinweise



(vgl. Gen 1,26-31; 2,7-8.15-25). Die
Tradition charakterisiert ihn deshalb
indirekt, indem sie von den Folgen
der in Gen 3 geschilderten Sünde auf
die Gaben schließt, die unsere
Stammeltern besessen haben
müssen, um sie an ihre
Nachkommen weiterzugeben. So
erklärt man, dass sie einerseits die
natürlichen Gaben ihrer normalen
Beschaffenheit als Geschöpfe
besaßen, die ihr kreatürliches Sein
bilden; und dass sie andererseits
übernatürliche Gaben besaßen, also
die heiligmachende Gnade und die
aus ihr erfließende Vergöttlichung
sowie die letzte Berufung zur
Gottesschau. Darüber hinaus nimmt
die christliche Überlieferung für das
Paradies die Existenz von
sogenannten „außernatürlichen
Gaben“ an, die von der Natur zwar
nicht gefordert, ihr aber angemessen
sind. Sie vervollkommnen die Natur
und sind insofern Äußerungen der
Gnade. Zu diesen Gaben gehören die



Unsterblichkeit, die
Leidensunfähigkeit und die
Beherrschung der Konkupiszenz (die
Integrität) (vgl. KKK, 376) iv.

2. Die Erbsünde

Im Bericht vom Verbot, vom Baum
der Erkenntnis zu essen, das der
Mensch, verführt durch die Schlange,
übertritt (vgl. Gen 3,1-13), zeigt die
Heilige Schrift, dass unsere
Stammeltern sich am Beginn der
Geschichte im Ungehorsam gegen
Gott aufgelehnt haben und der
Versuchung erlegen sind, wie Götter
sein zu wollen. Dadurch verfielen sie
der Strafe Gottes, verloren ein Gutteil
der empfangenen Gaben ( Gen
3,16-19) und wurden aus dem
Paradies vertrieben ( Gen 3,23). Die
christliche Überlieferung hat diesen
Vorfall als Verlust der
übernatürlichen und
außernatürlichen Gaben sowie als
Verwundung der menschlichen



Natur gedeutet, die trotzdem nicht in
ihrem Wesen zerstört worden ist. Als
Frucht des Ungehorsams, durch den
der Mensch sich selbst Gott vorzieht,
verliert er die Gnade (vgl. KKK,
398-399), und seine harmonische
Beziehung zur Schöpfung und zu
sich selbst wird gestört: Leiden und
Tod treten in die Geschichte ein (vgl.
KKK, 399-400).

Die erste Sünde war Einwilligung in
eine Versuchung. Auslösend für den
menschlichen Ungehorsam war die
Stimme der Schlange, die den Satan,
den gefallenen Engel, darstellt. Die
Offenbarung spricht von einer
vorausliegenden Sünde, die dieser
und andere Engel – sie waren gut
erschaffen worden – begangen
haben, indem sie Gott
unwiderruflich von sich stießen.
Nach der Sünde des Menschen sind
Schöpfung und Geschichte dem
verderblichen Einfluss dessen
ausgesetzt, der „Vater der Lüge“ und



„Mörder von Anbeginn“ ist (vgl. Joh
8,44). Seine Macht ist nicht
unendlich, sondern viel geringer als
die Macht Gottes, aber trotzdem
verursacht er in den einzelnen
Menschen und in der Gesellschaft
insgesamt sehr schwere Schäden. Die
Tatsache, dass Gott das teuflische
Wirken zulässt, ist ein Geheimnis
(vgl. KKK, 391-395).

Die Erzählung berichtet auch von der
Verheißung eines Erlösers durch Gott
( Gen 3,15). Die Erlösung wirft Licht
auf das Ausmaß und die Schwere der
menschlichen Verfehlung und lässt
das Wunder der Liebe eines Gottes
hervortreten, der sein Geschöpf nicht
im Stich lässt, sondern ihm durch das
Heilswerk Jesu entgegenkommt.
„Man muss Christus als den Quell der
Gnade kennen, um Adam als den
Quell der Sünde zu erkennen“ (KKK,
388). „,Die geheime Macht der
Gesetzwidrigkeit’ (2 Thess 2,7)
enthüllt sich nämlich nur im Licht



des ‚Geheimnisses des Glaubens’ (vgl.
1 Tim 3,16)“ (KKK, 385).

Die Kirche hat diese Episode immer
als historisches Ereignis verstanden,
auch wenn es uns zweifellos in einer
symbolischen Sprache vermittelt
wird (vgl. KKK, 390). Seit Augustinus
wird traditionellerweise von
„Ursünde“ gesprochen, weil sie am
Anfang steht. Die Sünde hat durch
den Missbrauch der Freiheit seitens
der Geschöpfe (zuerst der Engel,
dann der Menschen) Eingang in die
Geschichte gefunden und ist Anstoß
für alle weiteren persönlichen
Sünden. Sie ist also Ursünde nicht in
dem Sinn, dass sie zu unserem
Wesen gehört. Das sittlich Böse
kommt weder aus der strukturellen
Verfasstheit des Menschen noch aus
seiner Gesellschaftsbezogenheit noch
aus seiner Stofflichkeit, und es ist
natürlich auch nicht auf Gott oder
ein unentrinnbares Schicksal
zurückzuführen. Der christliche



Realismus konfrontiert den
Menschen mit seiner persönlichen
Verantwortung. Er kann Böses tun,
weil er frei ist, und nur er selbst ist
dafür verantwortlich (vgl. KKK, 387).

Im Lauf der Geschichte hat die
Kirche das Dogma der Ur- bzw.
Erbsünde in Auseinandersetzung mit
einem überzogenen Optimismus
einerseits und einem existentiellen
Pessimismus andererseits formuliert
(vgl. KKK, 406). Pelagius hatte
behauptet, dass der Mensch mit
seinen rein natürlichen Kräften das
Gute tun könne und die Gnade nichts
weiter sei als eine äußere Hilfe.
Damit war sowohl die Schwere der
Sünde Adams als auch die Bedeutung
der Erlösung durch Christus
verkannt und alles auf das schlechte
oder gute Beispiel reduziert. Dem
heiligen Augustinus folgend, hat das
Konzil von Karthago (418)
demgegenüber die absolute Priorität
der Gnade gelehrt, weil der Mensch



durch die Sünde Schaden genommen
hat (vgl. DH 223.227; vgl. auch II.
Konzil von Orange, Jahr 529, DH
371-372). Luther wiederum hatte die
menschliche Natur als durch die
Sünde ihrer Natur nach verdorben
angesehen und behauptet, der
Mensch habe seine Freiheit verloren
und sündige in all seinem Tun.
Dagegen hat das Konzil von Trient
(1546) die ontologische Bedeutung
der Taufe hervorgehoben, die die
Erbsünde tilgt. Es bleiben zwar
Folgeerscheinungen zurück – etwa
die Konkupiszenz, die jedoch nicht,
wie bei Luther mit der Sünde
gleichgesetzt werden darf –, aber der
Mensch ist in seinen Handlungen frei
und kann, von der Gnade gestützt,
durch gute Werke Verdienste
erwerben (vgl. DH 1511-1515).

Die Position Luthers sowie einige
jüngere Interpretationen von Gen 3
kranken am unzureichenden
Verständnis des Verhältnisses 1) von



Natur und Geschichte, 2) von
psychologisch-existentieller und
ontologischer Ebene, sowie 3) von
Individualität und Kollektivität.

1) Auch wenn die Genesis gewisse
Elemente mythischer Art enthält
(wobei „Mythos“ im besten Sinn des
Begriffes als Erzählung vom
Ursprung zu verstehen ist, die also
das Fundament der späteren
Geschichte bildet), wäre es ein
Irrtum, den Bericht vom Sündenfall
als symbolische Erklärung für eine
ursprüngliche Sündhaftigkeit des
Menschen aufzufassen. Eine solche
Interpretation macht das historische
Ereignis zum Mythos, der damit zur
Natur und zu etwas
Unvermeidlichem wird.
Paradoxerweise würde dann die
Einsicht, „von Natur aus“ sündig zu
sein, die persönliche Verantwortung
des Menschen für die Sünde
abschwächen oder aufheben, da er
das, wozu er spontan neigt, nicht



vermeiden kann. In Wirklichkeit
gehört die Sündhaftigkeit zur
Geschichtlichkeit des Menschen und
nicht zu seiner ursprünglichen
Verfassung.

2) Da nach der Taufe einige
Sündenfolgen zurückbleiben, kann
der Christ die Neigung zum Bösen
stark empfinden und sich als
schwerer Sünder fühlen, wie das im
Leben der Heiligen der Fall ist. Diese
existentielle Perspektive ist
allerdings weder die einzige noch die
wichtigste, denn die Taufe hat die
Erbsünde wirklich getilgt und uns zu
Kindern Gottes gemacht (vgl. KKK,
405). Ontologisch gesehen ist der in
der Gnade lebende Christ vor Gott
ein Gerechter. Luther hat die
existentielle Perspektive radikalisiert
und von ihr her die gesamte
Wirklichkeit gedeutet, die deshalb als
von Sünde ontologisch geprägt
erscheint.



3) Der dritte Punkt betrifft die Frage
der Übertragung der Ursünde. Sie ist
„ein Geheimnis, das wir nicht völlig
verstehen können“ (KKK, 404). Die
Bibel lehrt, dass unsere Stammeltern
die Sünde an die gesamte Menschheit
weitergegeben haben. Die folgenden
Kapitel der Genesis (vgl. Gen 4-11;
KKK, 401) sprechen von einer
fortschreitenden Verderbnis der
Menschheit. Der heilige Paulus zieht
eine Parallele zwischen Adam und
Christus und erklärt: „Wie durch den
Ungehorsam des einen Menschen die
vielen zu Sündern wurden, so
werden auch durch den Gehorsam
des einen [Christus] die vielen zu
Gerechten gemacht werden“ ( Röm
5,19). Diese Parallele führt zum
korrekten Verständnis der
Interpretation des Terminus adamáh
als kollektive Einzahl: Wie Christus
einer und zugleich Haupt der Kirche
ist, so ist Adam einer und zugleich
Haupt der ganzen Menschheit v.
„Wegen dieser ‚Einheit des



Menschengeschlechtes’ sind alle
Menschen in die Sünde Adams
verstrickt, so wie alle in die
Gerechtigkeit Christi einbezogen
sind“ (KKK, 404).

Die Kirche versteht die Ursünde der
Stammeltern und die von der
Menschheit ererbte Sünde auf
analoge Weise. „Indem Adam und
Eva dem Versucher nachgeben,
begehen sie eine persönliche Sünde,
aber diese Sünde trifft die 
Menschennatur (....). Sie ist eine
Sünde, die durch Fortpflanzung an
die ganze Menschheit weitergegeben
wird“ (KKK, 404), so dass die
menschliche Natur „der
ursprünglichen Heiligkeit und
Gerechtigkeit ermangelt“ (ebd.).
„Obwohl ‚einem jeden eigen‘, hat die
Erbsünde bei keinem Nachkommen
Adams den Charakter einer
persönlichen Schuld“ (KKK, 405) vi.



„Für einige ist die Idee der Erbsünde
schwer zu akzeptieren“vii, vor allem
dort, wo eine individualistische Sicht
von Person und Freiheit herrscht.
Was habe ich mit der Sünde Adams
zu tun? Warum muss ich die Folgen
der Sünde anderer tragen? Solche
Fragen offenbaren den Mangel des
Bewusstseins für die Solidarität, die
zwischen den Menschen besteht, die
ja alle von Gott erschaffen sind. In
gewisser Weise kann man in diesem
Mangel eine Manifestation der jedem
einzelnen anhaftenden Sünde sehen.
Die Erbsünde verdunkelt das
Verständnis für die unter den
Menschen bestehende tiefe
Brüderlichkeit, die ihre Übertragung
möglich macht.

Angesichts der bedauerlichen Folgen
der Sünde und ihrer universalen
Ausdehnung stellt sich die Frage: „ 
Warum hat Gott den ersten Menschen
nicht daran gehindert, zu sündigen?
Der heilige Leo der Große antwortet:



‚Wertvoller ist das, was uns durch die
unbeschreibliche Gnade des Herrn
zuteil wurde, als was wir durch des
Teufels Neid verloren hatten’ ( serm.
73,4). Und der heilige Thomas von
Aquin: ‚Auch nach der Sünde blieb
die Möglichkeit einer Höherführung
der Natur. Gott lässt ja das Böse nur
zu, um etwas Besseres daraus
entspringen zu lassen: ‚Wo die Sünde
mächtig wurde, ist die Gnade
übergroß geworden’ ( Röm 5,20).
Darum wird bei der Weihe der
Osterkerze gesungen: ‚O glückliche
Schuld, die einen solchen großen
Erlöser zu haben verdient hat!’ ( 
Summa theologiae III, 1, 3, ad
3)“ (KKK, 412).

3. Einige praktische
Konsequenzen

Die wichtigste praktische
Konsequenz, die aus der Lehre von
Erhebung und Erbsünde gezogen
werden kann, ist der Realismus, der



das Leben des Christen bestimmt. Er
ist sich sowohl seiner Größe als Sohn
Gottes bewusst als auch des Elends
seines Sünderdaseins. Dieser
Realismus:

a) bewahrt sowohl vor einem naiven
Optimismus als auch vor einem
Pessimismus ohne Hoffnung. Er „gibt
einen klaren Blick dafür, wie es um
den Menschen und sein Handeln in
der Welt steht (....). Zu übersehen,
dass der Mensch eine verwundete,
zum Bösen geneigte Natur hat, führt
zu schlimmen Irrtümern im Bereich
der Erziehung, der Politik, des
gesellschaftlichen Handelns und der
Sittlichkeit“ (KKK, 407);

b) schenkt ein gelassenes Vertrauen
auf Gott, den Schöpfer und
barmherzigen Vater, der seine
Kreaturen nicht im Stich lässt, immer
verzeiht und auch inmitten der
Widerwärtigkeiten alles zum Guten
lenkt. „Sag immer wieder: "omnia in



bonum", alles, was da geschieht –
"alles, was mir geschieht" –, ist zu
meinem Besten. Darum lautet die
richtige Schlussfolgerung: das, was
dir so mühselig erscheint, als
segensreiche Realität anzunehmen“ 
viii;

c) weckt eine Haltung tiefer Demut,
die, ohne sich zu wundern, die
eigenen Sünden zugibt und bereut,
weil sie Beleidigung Gottes sind –
und nicht so sehr, weil in ihnen die
persönliche Schwäche zum Ausdruck
kommt;

d) hilft zu unterscheiden, was auf der
menschlichen Natur als solcher
beruht und was Folge der
Verwundung unserer Natur durch
die Sünde ist. Nach dem Sündenfall
ist nicht jede spontane Regung auch
gut. Das Leben des Menschen trägt
daher den Charakter eines Ringens.
Man muss kämpfen, um auf
menschliche und christliche Weise



zu leben (vgl. KKK, 409). „Die
kirchliche Überlieferung hat die
Christen stets als milites Christi, als
Streiter Christi bezeichnet, die
anderen den inneren Frieden
bringen, während sie selbst
unablässig gegen die eigenen bösen
Neigungen ankämpfen“ ix. Der Christ,
der sich bemüht, die Sünde zu
meiden, versäumt nichts von dem,
was das Leben gut und schön macht.
Gegen die Vorstellung, der Mensch
müsse Böses tun, um seine autonome
Freiheit auszukosten, weil ein Leben
ohne Sünde im Grunde langweilig ist,
erhebt sich die Gestalt Mariens.
Unbefleckt empfangen, zeigt sich an
ihr, dass ein Leben, das ganz Gott
gehört, alles andere als öde ist,
sondern ein Abenteuer voller Licht
und voller Überraschungen x.

Santiago Sanz



Grundlegende Literatur:

Katechismus der katholischen
Kirche, 374-421.
Kompendium des Katechismus
der katholischen Kirche, 72-78.
Johannes Paul II., Ich glaube an
Gott den Schöpfer (Katechesen
über das Credo), St. Ottilien
1993.
Denzinger-Hünermann (DH),
222-231; 370-395; 1510-1516;
4313.

Empfohlene Literatur:

Johannes Paul II., Erinnerung
und Identität, Augsburg 2005.
Benedikt XVI., Homilie,
8.12.2005.
J. Ratzinger, Im Anfang schuf
Gott (4 Predigten über
Schöpfung, Fall und die
Konsequenzen des
Schöpfungsglaubens),
Einsiedeln 2014.

• 

• 

• 

• 

• 

• 

• 



i Das Konzil von Trient sagt nicht,
dass der Mensch im Stand der Gnade 
erschaffen, sondern dass er in
Heiligkeit und Gerechtigkeit 
eingesetzt wurde („constitutus“), um
eine Verwechslung von Natur und
Gnade zu vermeiden (vgl. DH 1511).

ii Aus eben diesem Grund hat man
die theologische Hypothese vom
„Stand der reinen Natur“ aufgestellt,
um den höheren Grad der Gratuität
der Gnade gegenüber der Schöpfung
zu unterstreichen. Es hat einen
solchen Stand nie gegeben, aber es
hätte ihn geben können. Diese Lehre
wurde zur Widerlegung der Thesen
von Bajus formuliert, der
behauptete: „Die Unversehrtheit der
ersten Schöpfung war keine
ungeschuldete Erhöhung der
menschlichen Natur, sondern ihre
natürliche Daseinsbedingung“ (DH
1926).



iii Diese Schwierigkeit ist heute
größer, weil die Tendenz besteht, das
menschliche Sein insgesamt
evolutionistisch zu deuten. Für eine
solche Auffassung schreitet die
Wirklichkeit immer von weniger zu
mehr voran, während die
Offenbarung uns lehrt, dass der Fall
von einem höheren zu einem
niedrigeren Stand den Anfang der
Geschichte kennzeichnet. Das
bedeutet nicht, dass es keinen
Prozess von „Hominisation“ gegeben
hat, der von „Humanisation“ zu
unterscheiden ist.

iv Die Unsterblichkeit ist nach dem
heiligen Augustinus nicht als ein 
Nicht-sterben-Können („non posse
mori“) zu verstehen, sondern als die
Möglichkeit, nicht zu sterben („posse
non mori“). Es ist erlaubt, diese
Situation so zu deuten, dass der
Übergang in den Endzustand ohne
die Dramatik des Todes erfolgt wäre,
die der Mensch nach dem Sündenfall



erlebt. Das Leiden ist Anzeichen und
Vorbote des Todes, so dass die
Unsterblichkeit irgendwie auch die
Freiheit vom Leid nach sich zieht.
Was wiederum einen Zustand der
Integrität voraussetzt, in dem der
Mensch ohne Schwierigkeit seine
Leidenschaften beherrscht.
Gewöhnlich wird noch eine vierte
Gabe hinzugefügt: die eines diesem
Zustand entsprechenden Wissens.

v Das ist der Hauptgrund dafür, dass
die Kirche den Bericht vom
Sündenfall immer in der Optik des
Monogenismus gelesen hat
(Abstammung des
Menschengeschlechtes von einem
einzigen Stammelternpaar). Eine
Zeitlang hatte es den Anschein, die
entgegengesetzte Hypothese des
Polygenismus (Abstammung von
mehreren Paaren) würde sich
wissenschaftlich (und sogar
exegetisch) durchsetzen. Heute hält
man die biologische Abstammung



von einer einzigen Linie für
plausibler (Monophyletismus). Aus
der Sicht des Glaubens ist der
Polygenismus problematisch, weil
nicht zu erkennen ist, wie er mit der
Offenbarung von der Erbsünde in
Einklang gebracht werden kann (vgl.
Pius XII., Enzyklika Humani generis ,
DH 3897). Trotzdem handelt es sich
hier um eine Frage, die noch weiter
erforscht und überlegt werden kann.

vi In diesem Sinn wurde
traditionellerweise zwischen dem
„peccatum originale originans“ (der 
verursachenden Ursünde, die von
unseren Stammeltern persönlich
begangen wurde) und der 
verursachten Ursünde oder Erbsünde
unterschieden (dem sündhaften
Zustand, in dem wir als ihre
Nachkommen geboren werden).

vii Johannes Paul II., Generalaudienz,
24.9.1986, Nr. 5.



viii Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, 127; vgl. Röm 8,28.

ix Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
74.

x Vgl. Benedikt XVI., Homilie,
8.12.2005.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/07-ubernaturliche-erhebung-

und-erbsunde/ (24.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/07-ubernaturliche-erhebung-und-erbsunde/
https://opusdei.org/de/article/07-ubernaturliche-erhebung-und-erbsunde/
https://opusdei.org/de/article/07-ubernaturliche-erhebung-und-erbsunde/

	07. Übernatürliche Erhebung und Erbsünde
	1. Die übernatürliche Erhebung
	2. Die Erbsünde
	3. Einige praktische Konsequenzen


