
opusdei.org

05. Die Heiligste
Dreifaltigkeit

Es handelt sich um das zentrale
Geheimnis des christlichen
Glaubens und Lebens. Die
Christen werden getauft im
Namen des Vaters und des
Sohnes und des Heiligen
Geistes.

25.09.2017



1. Die Offenbarung des einen
und dreifaltigen Gottes

„Das zentrale Geheimnis des
christlichen Glaubens und Lebens ist
das Mysterium der Heiligsten
Dreifaltigkeit. Die Christen werden
im Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes
getauft“ (Kompendium, 44). Das
ganze Leben Jesu ist Offenbarung des
einen und dreifaltigen Gottes. Bei der
Verkündigung und bei der Geburt,
anlässlich der Episode der
Wiederauffindung des Zwölfjährigen
im Tempel, bei Tod und
Auferstehung offenbart sich Jesus als
Sohn Gottes im Sinn einer
Sohnschaft, die für Israel völlig neu
ist. Am Beginn von Jesu öffentlichem
Auftreten bezeugt außerdem der
Vater der Welt bei der Taufe im
Jordan, dass Christus der geliebte
Sohn ist (vgl. Mt 3,13-17 und par.),
und der Geist schwebt in Gestalt
einer Taube auf ihn herab. Dieser



ersten ausdrücklichen Offenbarung
der Dreifaltigkeit entspricht die
Offenbarung bei der Verklärung, die
schon zum Paschamysterium
hinführt (vgl. Mt 17,1-5 und par.). Als
Jesus schließlich von seinen Jüngern
Abschied nimmt, sendet er sie mit
dem Auftrag aus, im Namen der drei
göttlichen Personen zu taufen, um
der ganzen Welt das ewige Leben des
Vaters, des Sohnes und des Heiligen
Geistes mitzuteilen (vgl. Mt 28,19).

Im Alten Testament hatte Gott seine
Einzigkeit und seine Liebe zum
auserwählten Volk geoffenbart.
Yahwe war wie ein Vater. Nachdem
er aber auf vielerlei Weise durch die
Propheten gesprochen hatte, sprach
er schließlich durch den Sohn (vgl. 
Hebr 1,1-2) und offenbarte so, dass er
nicht nur wie ein Vater, sondern dass
er Vater ist (vgl. Kompendium, 46).
Jesus wendet sich an ihn im Gebet
mit dem aramäischen Ausdruck 
Abba, gebraucht damit ein Wort, mit



dem israelische Kinder ihren
leiblichen Vater ansprachen (vgl. Mk
14,36), und unterscheidet seine
Sohnschaft immer von der seiner
Jünger. Das erregt derart Anstoß,
dass der eigentliche Grund für die
Kreuzigung gerade darin liegt, dass
er sich in einem einzigartigen Sinn
Sohn Gottes nennt. Es handelt es sich
um eine endgültige und unmittelbare
Offenbarungi, denn Gott offenbart
sich durch sein Wort: Es ist keine
andere Offenbarung mehr zu
erwarten, weil Christus Gott ist (vgl.
z.B. Joh 20,17), der sich uns schenkt,
indem er uns in das Leben, das aus
dem Schoß des Vaters strömt,
hineinführt.

In Christus öffnet sich Gott und
schenkt uns sein Innerstes, das dem
Menschen aus eigener Kraft
unzugänglich wäreii. Diese
Offenbarung ist ein Akt der Liebe,
denn der persönliche Gott des Alten
Testaments öffnet freiwillig sein



Herz, und der Eingeborene des
Vaters geht auf uns zu, um mit uns
eins zu werden und uns zum Vater
zurückzubringen (vgl. Joh 1,18). All
dies konnte die Philosophie nicht
einmal ahnen; denn es kann allein
im Glauben erkannt werden.

2. Das innerste Leben Gottes

Gott hat nicht nur ein inneres Leben,
sondern er ist dieses sein inneres
Leben, das durch ewige
Lebensbeziehungen der Erkenntnis
und der Liebe gekennzeichnet ist.
Deshalb sprechen wir, um das
Geheimnis der Gottheit zu
bezeichnen, von Hervorgängen.

Tatsächlich verlangen die
geoffenbarten Namen der drei
göttlichen Personen, dass wir Gott als
ewiges Hervorgehen des Sohnes aus
dem Vater denken und als die
gegenseitige, gleichfalls ewige
Beziehung der Liebe, die „aus dem



Vater hervorgeht“ (Joh 15,26) und
„von dem nehmen wird“ (Joh 16,14),
was des Sohnes ist. Die Offenbarung
spricht demnach von zwei
Hervorgängen in Gott: von der
Zeugung des Wortes (vgl. Joh 17,6)
und vom Hervorgang des Heiligen
Geistes. Das Besondere daran ist,
dass beide immanente Beziehungen
sind, denn sie sind in Gott. Mehr
noch, sie sind Gott selbst, insofern
Gott personal ist. Wenn wir von
Hervorgang sprechen, denken wir
gewöhnlich an etwas, das von einem
anderen ausgeht und Wechsel und
Bewegung mit sich bringt. Da der
Mensch nach dem Bild und Gleichnis
des dreieinigen Gottes geschaffen ist
(vgl. Gen 1,26-27), können wir die
beste Analogie für die göttlichen
Hervorgänge im menschlichen Geist
finden, dessen Selbsterkenntnis nicht
nach außen dringt. Der Begriff, den
wir von uns selbst bilden, ist von uns
verschieden, liegt aber nicht
außerhalb von uns. Dasselbe gilt für



die Liebe, mit der wir uns lieben. In
ähnlicher Weise geht in Gott der
Sohn Gottes aus dem Vater hervor
und ist sein Abbild, analog zu
unserem Begriff, der ja Abbild der
erkannten Wirklichkeit ist. Nur ist
dieses Bild Gottes so vollkommen,
dass es Gott mit seiner Unendlichkeit,
Ewigkeit und Allmacht selbst ist. Der
Sohn ist mit dem Vater eins, er ist
dasselbe Etwas (die einzige und
ungeteilte göttliche Natur), auch
wenn er ein anderer Jemand ist. Das
nizäno-konstantinopolitanische
Glaubensbekenntnis drückt das mit
der Formel aus: “Gott von Gott, Licht
vom Licht, wahrer Gott vom wahren
Gott“. In der Tat zeugt der Vater den
Sohn, indem er sich ihm schenkt,
ihm seine Wesenheit und seine Natur
übergibt, und zwar nicht zum Teil,
wie das bei der menschlichen
Zeugung geschieht, sondern
vollkommen und unendlich.



Gleiches kann man vom Heiligen
Geist sagen, der hervorgeht als Liebe
des Vaters und des Sohnes. Er geht
von beiden aus, denn er ist die ewige
ungeschaffene Gabe, die der Vater
dem Sohn übergibt, indem er ihn
zeugt, und die der Sohn dem Vater
als Antwort auf seine Liebe
zurückgibt. Diese Gabe ist Selbstgabe,
denn der Vater zeugt den Sohn,
indem er ihm durch den Geist sein
Sein ganz und vollkommen mitteilt.
Die dritte Person ist also die
gegenseitige Liebe des Vaters und des
Sohnesiii. Der Fachausdruck für
diesen zweiten Hervorgang ist 
Hauchung. Der Analogie von
Erkennen und Liebe gemäß kann
man sagen, dass der Geist hervorgeht
wie der Wille, der nach dem
erkannten Gut strebt.

Diese beiden Hervorgänge
bezeichnet man als immanent, und
sie unterscheiden sich grundsätzlich
von der Schöpfung, die transeunt ist,



also etwas betrifft, was Gott
außerhalb seiner selbst wirkt.
Insofern es sich um Hervorgänge
handelt, verweisen sie auf eine
Verschiedenheit in Gott; insofern sie
immanent sind, verweisen sie auf die
Einheit. Das Geheimnis des einen
und dreifaltigen Gottes kann daher
nicht auf eine unterschiedslose
Einheit reduziert werden, als wären
die drei Personen gleichsam nur drei
Masken, noch darf es als drei Seiende
ohne vollkommene Einheit
verstanden werden, als handle es
sich um drei miteinander
verbundene Götter.

Die beiden Hervorgänge sind das
Fundament der verschiedenen
Beziehungen, die in Gott mit den
Personen identifiziert werden: das
Vatersein, das Sohnsein und das Von-
ihnen-gehaucht-Sein. So wie jemand
nicht im selben Sinn Vater und Sohn
einer und derselben Person sein
kann, so ist es auch unmöglich, dass



die aufgrund der Hauchung
hervorgehende Person zugleich die
zwei Personen ist, aus denen sie
hervorgeht. Dabei muss klargestellt
werden, dass in der geschaffenen
Welt Beziehungen immer
Akzidentien sind, also nicht mit dem
Sein der Dinge zusammenfallen,
selbst wenn sie – wie etwa die
Sohnschaft – dieses zutiefst prägen.
Da bei den Hervorgängen in Gott die
ganze göttliche Wesenheit geschenkt
wird, sind die Beziehungen ewig und
fallen mit der göttlichen Wesenheit
in eins zusammen.

Diese drei ewigen Beziehungen
charakterisieren die göttlichen
Personen nicht nur, sondern sie sind
mit ihnen identisch, denn an den
Vater zu denken bedeutet, an den
Sohn zu denken; und an den Heiligen
Geist zu denken bedeutet, an die
beiden zu denken, für die er der
Geist ist. Jede der drei göttlichen
Personen ist also ein Jemand, aber



sie sind ein einziger Gott. Es ist nicht
wie bei drei Menschen, die Anteil an
derselben menschlichen Natur
haben, diese aber nicht ausschöpfen.
Jede der drei Personen ist die ganz
Gottheit, jede ist mit der einzigen
göttlichen Wesenheit identischiv. Jede
Person ist auch in den beiden
anderen. Darum sagt Jesus zu
Philippus: „Wer mich gesehen hat,
hat den Vater gesehen“ (Joh 14,9),
weil er und der Vater eins sind (vgl. 
Joh 10,30 u. 17,21). Diese Dynamik,
die technisch pericóresis oder 
circumincessio heißt (die beiden
Ausdrücke beziehen sich auf eine
dynamische Bewegung, bei der wie
beim Reigentanz einer mit dem
anderen Platz tauscht), hilft zu
verstehen, dass das Mysterium des
dreieinigen Gottes ein Geheimnis der
Liebe ist: „Er selbst ist ewiger
Liebesaustausch – Vater, Sohn und
Heiliger Geist – und hat uns dazu
bestimmt, daran
teilzuhaben“ (Katechismus, 221).



3. Unser Leben in Gott

Da Gott unendliche Liebesbeziehung
ist, wird verständlich, dass diese
Liebe in ihrem Wirken nach außen
überströmt. Alles Handeln Gottes in
der Geschichte ist das gemeinsame
Werk der drei Personen, die sich nur
in Gottes Innenleben voneinander
unterscheiden. Trotzdem drückt jede
den göttlichen Handlungen ad extra
ihren persönlichen Stempel aufv. Mit
einem Vergleich könnte man sagen,
dass das göttliche Handeln immer
nur eines ist wie ein Geschenk, das
wir von einer befreundeten Familie
erhalten und das Frucht eines
einzigen Aktes ist; wer aber die
einzelnen Familienmitglieder kennt,
der kann unterscheiden, wer
welchen persönlichen Beitrag zu
diesem Geschenk geleistet hat.

Ein derartiges Wiedererkennen ist
möglich, weil wir die göttlichen
Personen in ihrer persönlichen



Unterschiedenheit aus den
Sendungen erkannt haben, als der
Vater den Sohn und den Heiligen
Geist zusammen in die Geschichte
sandte (vgl. Joh 3,16-17 und 14,26),
damit sie unter den Menschen
gegenwärtig sind: „Vor allem die
göttlichen Sendungen der
Menschwerdung und der Sendung
des Heiligen Geistes lassen die
Eigenarten der göttlichen Personen
zutage treten“ (Katechismus, 258). Sie
sind wie die beiden Hände des
Vatersvi, welche die Menschen aller
Zeiten umarmen, um sie in den
Schoß des Vaters zu führen. Wenn
Gott in den Seienden als Prinzip von
allem, was existiert, gegenwärtig ist,
so wird er durch die Sendungen des
Sohnes und des Heiligen Geistes auf
neue Weise gegenwärtigvii. Das Kreuz
Christi zeigt den Menschen aller
Zeiten das ewige Geschenk, zu dem
Gott selbst sich macht, indem er in
seinem Tod die innerste
Liebesdynamik offenbart, die die



drei Personen miteinander
verbindet.

Das bedeutet, dass der letzte Sinn der
Wirklichkeit – was jeder Mensch
ersehnt und was die Philosophen
und die Religionen aller Zeiten
gesucht haben – das Mysterium des
Vaters ist, der von Ewigkeit her den
Sohn in der Liebe zeugt, die der
Heilige Geist ist. So findet sich in der
Dreifaltigkeit das Urbild der
menschlichen Familieviii, und das
innere Leben der Dreifaltigkeit ist die
eigentliche Sehnsucht jeder
menschlichen Liebe. Gott will, dass
alle Menschen eine Familie bilden,
also eins mit ihm sind als seine
Kinder im Sohn. Jeder Mensch wurde
nach dem Bild und Gleichnis der
Dreifaltigkeit geschaffen (vgl. Gen
1,27) und ist dazu bestimmt, in
Gemeinschaft mit den übrigen
Menschen und vor allem mit dem
himmlischen Vater zu leben. Hier
liegt der tiefste Grund für den Wert



jedes einzelnen Menschenlebens,
unabhängig von seinen Fähigkeiten
oder Möglichkeiten.

Zugang zum Vater aber gibt es nur in
Christus, der der Weg, die Wahrheit
und das Leben ist (vgl. Joh 14,6).
Durch die Gnade können die
Menschen dazu gelangen, in der
Gemeinschaft der Kirche ein
mystischer Leib in Christus zu sein.
Durch die Schau des Lebens Christi
und durch die Sakramente erhalten
wir Zugang zum innersten Leben
Gottes. Die Taufe führt uns ein in die
Dynamik der Liebe der Familie der
drei göttlichen Personen. Im
christlichen Leben geht es deshalb
darum, ausgehend von der
Alltagsexistenz, von den zahlreichen
Beziehungen, die wir aufbauen, und
von unserem Familienleben, dessen
Vorbild die Heilige Familie von
Nazaret ist, zu entdecken, wie wir zu
Gott gelangen können: „Suche
immerfort in deiner Seele den



Umgang mit den drei göttlichen
Personen: Gott Vater, Gott Sohn und
Gott Heiliger Geist. Und der Zugang
zur Allerheiligsten Dreifaltigkeit ist
Maria“ix. Auf diese Weise kann es
gelingen, den Sinn der Geschichte als
Weg „von Dreifaltigkeit zu
Dreifaltigkeit“ zu verstehen, indem
wir von der „Dreifaltigkeit der Erde“
lernen – von Jesus, Maria und Josef –,
den Blick zur Dreifaltigkeit des
Himmels zu erheben.

GIULIO MASPERO

Erstveröffentlichung des Originals
21.11.2012

Grundlegende Literatur:

Katechismus der katholischen Kirche,
232-267.

Kompendium des Katechismus der
katholischen Kirche, 44-49.

Empfohlene Literatur:



Hl. Josefmaria, Homilie Demut, in 
Freunde Gottes, 104-109.

J. Ratzinger, Der Gott Jesu Christi.
Betrachtungen über den dreieinigen
Gott, München 1976.

i Vgl. hl. Thomas von Aquin, In Epist.
ad Gal., c.1, lect 2.

ii „Gott hat in der Schöpfung und im
Alten Testament Spuren seines
dreifaltigen Wesens hinterlassen,
aber sein innerstes Wesen als heilige
Dreifaltigkeit stellt ein Geheimnis
dar, das der menschlichen Vernunft
allein nicht zugänglich ist und vor
der Menschwerdung des Sohnes
Gottes und der Sendung des Heiligen
Geistes auch dem Glauben Israels
unzugänglich war. Dieses Mysterium
wurde von Jesus Christus geoffenbart
und ist der Urquell aller anderen
Mysterien“ (Kompendium, 45).



iii Der Heilige Geist „ist die dritte
Person der Heiligsten Dreifaltigkeit.
Er ist ein und derselbe Gott mit dem
Vater und dem Sohn. Er ‚geht vom
Vater aus’ (Joh 15,26), der als Anfang
ohne Anfang der Ursprung des
gesamten Lebens der Dreifaltigkeit
ist. Er geht auch aus dem Sohn
hervor (Filioque), weil der Vater ihn
dem Sohn als ewiges Geschenk
mitteilt. Vom Vater und vom Mensch
gewordenen Sohn gesandt, führt der
Heilige Geist die Kirche ‚in die ganze
Wahrheit’ (Joh 16,13)“ (Kompendium,
47).

iv „Die Kirche drückt ihren Glauben
an die Dreifaltigkeit aus, indem sie
einen einzigen Gott in drei Personen
bekennt: Vater, Sohn und Heiliger
Geist. Die drei göttlichen Personen
sind ein einziger Gott, denn jede von
ihnen ist mit der Fülle der einzigen
und unteilbaren göttlichen Natur
identisch. Sie sind real voneinander
verschieden durch die gegenseitigen



Beziehungen: Der Vater zeugt den
Sohn, der Sohn wird vom Vater
gezeugt, der Heilige Geist geht aus
dem Vater und dem Sohn
hervor“ (Kompendium, 48).

v „Unzertrennlich in ihrem einen
Wesen, sind die göttlichen Personen
auch unzertrennlich in ihrem Tun:
Die Dreifaltigkeit hat nur ein und
dasselbe Wirken. Doch in dem einen
göttlichen Tun wirkt jede Person so,
wie es ihrer Eigenart in der
Dreifaltigkeit
entspricht“ (Kompendium, 49).

vi Vgl. hl. Irenäus, Adversus haereses,
IV, 20,1; vgl. Katechismus, 292.

vii Hl. Thomas von Aquin, Summa
Theologiae, I, q.43, a.1, c und a.2, ad.
3.

viii Johannes Paul II., Brief an die
Familien, 2.2.1994, 6: „Das göttliche
‘Wir‘ bildet das ewige Vorbild des
menschlichen ‚Wir‘, das von dem



nach dem Abbild und der
Ähnlichkeit Gottes geschaffenen
Mann und der Frau gebildet ist“.

ix Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, 543.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/05-die-heiligste-dreifaltigkeit/

(24.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/05-die-heiligste-dreifaltigkeit/
https://opusdei.org/de/article/05-die-heiligste-dreifaltigkeit/

	05. Die Heiligste Dreifaltigkeit
	1. Die Offenbarung des einen und dreifaltigen Gottes
	2. Das innerste Leben Gottes
	3. Unser Leben in Gott


