
opusdei.org

04. Das Wesen Gottes
und sein Wirken

Gegenüber dem Wort Gottes,
der sich offenbart, kommen nur
Anbetung und Dankbarkeit in
Frage. Vor einem Gott, der ihn
völlig übersteigt und ihm
zugleich zuinnerst gegenwärtig
ist, fällt der Mensch auf die
Knie.

26.09.2017

1. Wer ist Gott?

Im Lauf der Geschichte hat sich jede
Kultur mit dieser Frage befasst. Die



ersten Spuren der Zivilisation
verweisen im Allgemeinen auf
Religion und Kult. An Gott zu
glauben ist für den Menschen zu
allen Zeiten das Erstei. Die Frage ist
freilich, an welchen Gott er glaubt.
De facto hat der Mensch in einigen
heidnischen Religionen die
Naturkräfte als konkrete
Manifestationen des Sakralen
angebetet, was zur Vorstellung einer
Vielzahl von Göttern in
hierarchischer Ordnung führte. So
war etwa im alten Griechenland der
höchste Gott des Götterhimmels
seinerseits einer absoluten
Notwendigkeit unterworfen, die die
Welt und die Götter selbst umfassteii.
Nicht wenige Forscher, die sich mit
der Geschichte und Religionen
befassen, sind der Ansicht, dass es
bei vielen Völkern zu einem
fortschreitenden Verlust einer
„Uroffenbarung“ des einzigen Gottes
gekommen ist. Jedenfalls finden sich
auch in den abwegigsten Kulten



Spuren einer echten Religiosität:
Anbetung, Opfer, Priestertum,
Askese, Gebet, Danksagung usw.

Der Verstand hat sowohl in
Griechenland als auch anderswo
versucht, die Religion zu reinigen
und zu zeigen, dass der höchste Gott
identisch sein muss mit dem Guten,
der Schönheit und dem Sein selbst,
da er die Quelle alles Guten und
Schönen ist, das es gibt. Dadurch
kam es aber zu einem anderen
Problem: Die Gläubigen waren weit
weg von Gott, denn die höchste
Gottheit war in völliger Autarkie
abgeschlossen, und schon die bloße
Möglichkeit einer Kontaktaufnahme
mit der Gottheit wurde als
Schwächezeichen angesehen.
Außerdem blieb die Frage nach dem
Bösen ungelöst, das irgendwie als
notwendig erschien, weil das höchste
Prinzip durch eine ununterbrochene
Reihe von Zwischenwesen mit der
Welt verbunden war.



Die jüdisch-christliche Offenbarung
hat diese Situation radikal verändert:
Gott wird in der Schrift als der
Schöpfer aller Dinge und als Urheber
aller natürlichen Kräfte dargestellt.
Die Existenz Gottes geht der Existenz
der Welt absolut voraus. Diese ist
völlig von ihm abhängig. Damit ist
die Idee der Transzendenz
verbunden: Die Distanz zwischen
Gott und der Welt ist unendlich, und
es gibt zwischen ihnen keinen
notwendigen Zusammenhang. Der
Mensch und alle Geschöpfe könnten
genauso auch nicht sein, und
insofern sie sind, sind sie immer von
anderen abhängig. Gott hingegen ist,
und er ist aus sich selbst. Diese
unendliche Distanz, diese absolute
Kleinheit des Menschen vor Gott
zeigt, dass alles Seiende von Gott
gewollt und frei gewollt ist. Alles ist
gut und Frucht seiner Liebe (vgl. Gen
1). Die Macht Gottes ist weder
zeitlich noch räumlich beschränkt,
seine Schöpfungstat ist also in jeder



Hinsicht Geschenk. Sie ist Liebe.
Seine Macht ist so groß, dass er eine
Beziehung zu den Geschöpfen
aufrecht erhalten will; ja er will diese
sogar retten, sollten sie sich aufgrund
ihrer Freiheit von ihm entfernen.
Der Ursprung des Bösen muss also
mit einem verkehrten Gebrauch der
Freiheit durch den Menschen
zusammenhängen – wie er nach dem
Bericht der Genesis ja tatsächlich
erfolgt ist: siehe Gen 3 – und kann
nicht der Materie als solcher
angelastet werden.

Zugleich ergibt sich aus den obigen
Erläuterungen, dass Gott Person ist,
dass er frei ist und dass er aus Liebe
handelt. Die Religionen und die
Philosophie stellten sich die Frage, 
was Gott ist; durch die Offenbarung
hingegen wird der Mensch dazu
gedrängt zu fragen, wer Gott ist (vgl. 
Kompendium, 37). Gott ist jemand,
der auf den Menschen zugeht, der
ihn sucht, um mit ihm wie zu einem



Freund zu sprechen (vgl. Ex 33,11).
Gott offenbart dem Mose sogar
seinen Namen – „Ich bin der Ich-
bin“ (Ex 3,14) – zum Beweis, dass er
seinem Bund treu ist und ihn durch
die Wüste, Symbol der Versuchungen
des Lebens, begleiten wird. Es
handelt sich um einen
geheimnisvollen Nameniii, der uns
jedenfalls die Reichtümer seines
unaussprechlichen Mysteriums
offenbart. Er allein ist von jeher und
für immer. Über Welt und Geschichte
erhaben, kümmert er sich dennoch
um die Welt und lenkt die
Geschichte. Er ist es, der Himmel und
Erde erschaffen hat und sie im Sein
erhält. «Er ist der treue Gott, der
seinem Volk immer nahe ist, um es
zu retten. Er ist der Heilige
schlechthin, ‚voll Erbarmen’ (Eph 2,4)
und stets bereit zu verzeihen. Er ist
das geistige, erhabene, allmächtige,
ewige, personale, vollkommene
Wesen. Er ist Wahrheit und
Liebe« (Kompendium, 40).



Die Offenbarung stellt also etwas
absolut Neues dar. Sie ist Geschenk,
das der Mensch von oben erhält und
in dankbarer Ehrerbietung und
religiöser Bereitwilligkeit annehmen
muss. Die Offenbarung kann nicht
auf bloß menschliche Erwartungen
reduziert werden, sie geht weit über
sie hinaus. Gegenüber dem Wort des
sich offenbarenden Gottes kommen
nur Anbetung und Dankbarkeit in
Frage. Der Mensch fällt staunend auf
die Knie vor einem Gott, der ihn
völlig überragt und doch interior
intimo meoiv ist, mir näher als ich
selbst mir bin, und der den
Menschen in allen seinen
Lebenslagen sucht: „Der Schöpfer
des Himmels und der Erde, der eine
Gott, der die Quelle jeden Seins ist,
dieser einzige ‚Schöpferlogos’, diese
schöpferische Vernunft weiß den
Menschen zu lieben mit einer
persönlichen Liebe, ja er liebt ihn
sogar leidenschaftlich und möchte
seinerseits geliebt werden. Diese



schöpferische Vernunft, die zugleich
Liebe ist, nimmt daher eine
Liebesbeziehung auf (...), seine Liebe
(erweist sich) als reich an
unendlicher Treue und unendlichem
Erbarmen, ist (...) die Liebe, die
grenzenlos vergibt“v.

2. Wie ist Gott?

Der Gott der Heiligen Schrift ist nicht
eine menschliche Projektion, denn
seine absolute Transzendenz kann
nur von außerhalb der Welt
aufgedeckt werden, also durch
Offenbarung. Es gibt keine eigentlich
innerweltliche Offenbarung. Anders
gesagt, die Natur als Ort göttlicher
Offenbarung verweist immer auf
einen transzendenten Gottvi. Ohne
diese Perspektive hätte der Mensch
niemals zu diesen Wahrheiten
Zugang gefunden. Einerseits fordert
Gottvii, und andererseits liebt er
mehr, als der Mensch hätte erwarten
können. Einen allmächtigen Gott



können wir uns leicht vorstellen,
aber es fällt uns schwer zu begreifen,
dass diese Allmacht uns lieben
kannviii. Zwischen der menschlichen
Gottesvorstellung und dem
geoffenbarten Gottesbild besteht
Kontinuität und zugleich
Diskontinuität, denn Gott ist das
Gute, die Schönheit und das Sein, wie
die Philosophie sagt, aber zugleich
liebt mich dieser Gott, dem
gegenüber ich ein Nichts bin. Das
Ewige sucht das Zeitliche, und das
verändert von Grund auf unsere
Erwartungen und unser Gottesbild.

Gott ist vor allem Einer, aber nicht
wie ein mathematischer Punkt. Er ist
Einer im absoluten Sinn des Guten,
des Schönen und des Seins, aus dem
alles kommt. Man kann sagen, dass
Gott Einer ist, weil es keine anderen
Götter gibt und weil er keine Teile
hat. Gleichzeitig muss man aber
sagen, dass er Einer ist, weil er der
Ursprung jeder Einheit ist. Ohne ihn



fällt alles zusammen und sinkt ins
Nichts zurück. Seine Einheit ist auch
die Einheit einer Liebe, die zugleich
Leben ist und das Leben spendet.
Diese Einheit ist also unendlich mehr
als die einfache Negation der
Vielheit.

Die Einheit führt zur Anerkennung
Gottes als Wahrheit. Er ist die
Wahrheit selbst, und er ist Maß und
Quelle all dessen, was wahr ist (vgl. 
Kompendium, 41), und zwar gerade
weil er das Sein ist. Man vermeidet
gelegentlich diese Identifikation,
denn es scheint, dass die Aussage, es
gebe nur eine Wahrheit, den Dialog
unmöglich macht. Man muss deshalb
vor Augen haben, dass Gott nicht im
menschlichen, immer partiellen Sinn
des Wortes wahr ist. In ihm fallen
vielmehr Wahrheit und Sein, Güte
und Schönheit zusammen. Dabei
handelt es sich nicht um eine bloß
logische und formelle Wahrheit,
sondern um eine Wahrheit, die



zugleich sich mitteilende Liebe im
Vollsinn ist: schöpferisches
Verströmen, exklusiv und universal
zugleich, inneres göttliches Leben,
das dem Menschen mitgeteilt wird
und an dem er teilhat. Es geht hier
nicht um die Wahrheit von Formeln
oder Ideen, die immer unzureichend
sind, sondern um die Wahrheit des
Wirklichen, die im Fall Gottes mit der
Liebe zusammenfällt. Wenn wir
sagen, dass Gott die Wahrheit ist,
dann sagen wir, dass die Wahrheit
die Liebe ist. Das erschreckt
niemanden und schränkt die Freiheit
nicht ein. Somit fallen die
Unwandelbarkeit Gottes und seine
Einzigkeit mit seiner Wahrheit
zusammen, insofern sie die Wahrheit
einer Liebe ist, die nicht vergehen
kann.

Hier sieht man, dass es zum
eigentlich christlichen Verständnis
der Eigenschaften Gottes notwendig
ist, die Behauptung seiner Allmacht



mit der Behauptung seiner Güte und
seiner Barmherzigkeit zu verbinden.
Erst wenn man begriffen hat, dass
Gott allmächtig und ewig ist, kann
man sich der gewaltigen Wahrheit
öffnen, dass eben dieser Gott Liebe
ist, Wohlwollen und Ursprung aller
Schönheit und aller Gabenix. Die
Einsichten, die die philosophische
Reflexion eröffnet, sind daher
wesentlich, aber sie sind auch
irgendwie unzureichend. Wenn man
diesen Weg geht von den ersten
Eigenschaften bis hin zu jenen, die
man erst durch die persönliche
Begegnung mit dem sich
offenbarenden Gott erfasst, erkennt
man, dass diese Attribute nur in
unserer Sprache mit
unterschiedlichen Worten
ausgedrückt werden, in der
Wirklichkeit Gottes aber in eins
zusammenfallen. Der Eine ist der
Wahre, und die Wahrheit ist
identisch mit der Güte und der Liebe.
Bildlich gesprochen könnte man



unseren Verstand als eine Art Prisma
auffassen, welches das Licht in
einzelne Farben zerlegt, die jeweils
einem Attribut Gottes entsprechen,
aber in Gott mit seinem Sein
zusammenfallen, das Leben und
Quelle allen Lebens ist.

3. Wie erkennen wir Gott?

Wir können, wie wir gesehen haben,
Gott aus seinen Werken erkennen;
aber nur eine Begegnung mit dem
Gott, der den Menschen schafft und
erlöst, kann uns offenbaren, dass der
Einzige zugleich Liebe und Ursprung
alles Guten ist. Gott wird also nicht
nur als Intellekt erfasst (als Logos
der Griechen), der die Welt sinnvoll
macht (einige haben ihn sogar mit
der Welt verwechselt, etwa die alten
Griechen und einige moderne
philosophische Strömungen),
sondern auch als persönlicher Wille,
der schafft und liebt. Es handelt sich
also um einen lebendigen Gott, ja um



einen Gott, der das Leben selbst ist.
Und als lebendig Seiender mit Willen
und Freiheit bleibt Gott in seiner
unendlichen Vollkommenheit immer
unfassbar, unmessbar für
menschliche Begrifflichkeit.

Von den seienden Dingen, von ihrer
Bewegung, ihren Vollkommenheiten
usw. ausgehend, kann man die
Existenz eines höchsten Seins
beweisen, das Quelle dieser
Bewegungen, Vollkommenheiten
usw. ist. Um aber den persönlichen
Gott, der Liebe ist, kennen zu lernen,
muss man ihn in seinem Wirken
zugunsten der Menschen in der
Geschichte suchen – und dazu bedarf
es der Offenbarung. In seinem
Heilshandeln erschließt sich sein
Sein, so wie man einen Menschen
kennen lernt, wenn man mit ihm
Umgang hat.

Gott zu erkennen bedeutet in diesem
Sinn immer nur, auf Gott zu stoßen



oder ihm zu begegnen, denn er ist
unendlich größer als wir. Jede
Gotteserkenntnis geht von ihm aus
und ist sein Geschenk, eine Frucht
seines Sich-Öffnens, seiner Initiative.
Die Haltung, in der wir uns dieser
Erkenntnis nähern, muss daher
immer die einer tiefen Demut sein.
Kein endlicher Verstand kann den
begreifen, der der Unendliche ist,
keine Kraft kann seiner Allmacht
standhalten. Wir können ihn nur
durch das erkennen, was er uns gibt,
also durch eine Teilhabe an seinen
Gütern, die auf den Akten seiner
liebevollen Zuwendung zu jedem
einzelnen beruht.

Unsere Gotteserkenntnis hat
demnach immer analogen Charakter.
Wenn wir etwas über ihn aussagen,
müssen wir immer hinzufügen, dass
sich die jeweilige Vollkommenheit in
ihm nicht mit der Begrenztheit
findet, die wir an den Geschöpfen
sehen. Die Tradition spricht von



einem dreifachen Weg: dem der
Affirmation, der Negation und der
Eminenz, wobei letzterer darin
besteht, die Vollkommenheit Gottes
über alle menschlichen
Denkmöglichkeiten zu erheben und
sie als Ursprung aller
Verwirklichungen dieser
Vollkommenheit zu verstehen. So
kann man beispielsweise leicht
erfassen, dass Gott groß ist, aber es
fällt schwer anzuerkennen, dass er
auch klein ist, weil in den
geschaffenen Dingen groß und klein
Gegensätze sind. Wenn wir aber
bedenken, dass klein zu sein eine
Vollkommenheit sein kann, wie sich
aus den Phänomenen der
Nanotechnologie ergibt, dann muss
Gott auch Quelle dieser
Vollkommenheit sein, und diese
Vollkommenheit muss in ihm mit
seiner Größe zusammenfallen. Wir
müssen deshalb verneinen, dass Gott
in dem begrenzten Sinn der
geschaffenen Welt klein (oder groß)



ist, müssen dieses Attribut reinigen
und dann zur Eminenz
weiterschreiten. Ein besonders
relevanter Aspekt ist die Tugend der
Demut, die von den Griechen nicht
als Tugend betrachtet wurde. Da es
sich dabei um eine Vollkommenheit
handelt, besitzt Gott nicht nur die
Tugend der Demut, sondern er
identifiziert sich sogar mit ihr. Das
führt zu dem überraschenden
Schluss, dass Gott die Demut ist, und
zwar so sehr, dass man ihn nur in
einer Haltung der Demut erkennen
kann, die nichts anderes ist als
Teilhabe an seiner Selbsthingabe.

All das hat zur Folge, dass man den
Gott der Christen erkennen kann
durch die Sakramente und durch das
Gebet in der Kirche, die sein
Heilswirken für die Menschen aller
Zeiten vergegenwärtigt.

GIULIO MASPERO



Erstveröffentlichung des Originals
am 21.11.2012

Grundlegende Literatur:

Katechismus der katholischen Kirche,
199-231; 268-274.

Kompendium des Katechismus der
katholischen Kirche, 36-43; 50.

Empfohlene Literatur:

Hl. Josefmaria, Homilie Demut, in 
Freunde Gottes, 104-109.

J. Ratzinger, Der Gott Jesu Christi,
München 1976.

i Der Atheismus ist ein modernes
Phänomen, das religiöse Wurzeln
hat, insofern er die absolute
Wahrheit Gottes negiert und sich
dabei auf eine ebenso absolute
„Wahrheit“ stützt, nämlich die



Negation seiner Existenz. Genau
deshalb ist der Atheismus, auf die
Religion bezogen, ein
Sekundärphänomen, das man auch
„Glauben“ im negativen Sinn nennen
könnte. Das Gleiche gilt für den
heutigen Relativismus. Ohne die
Offenbarung wären diese
Phänomene einer absoluten
Negation undenkbar.

ii Die Götter waren dem Hades
unterworfen, der alles mit sinnloser
Notwendigkeit lenkt. Daher das
tragische Existenzgefühl, das Denken
und Literatur der Griechen
charakterisiert.

iii „Gott offenbart sich Mose als der
lebendige Gott, ‚der Gott Abrahams,
der Gott Isaaks und der Gott
Jakobs‘ (Ex 3,6). Gott offenbart Mose
auch seinen geheimnisvollen Namen:
‚Ich bin der Ich-bin (JHWH)’. Der
unaussprechliche Name Gottes
wurde bereits zur Zeit des Alten



Testaments durch das Wort Herr
ersetzt. So erscheint Jesus im Neuen
Testament, wenn er Herr genannt
wird, als wahrer Gott“ (Kompendium,
38). Für den Namen Gottes gibt es
drei Interpretationsmöglichkeiten: 1)
Gott offenbart, dass es unmöglich ist,
ihn zu erkennen, und bewahrt so den
Menschen davor, die Freundschaft
mit ihm ausnützen zu wollen, wie
dies bei den heidnischen Gottheiten
durch magische Praktiken versucht
wurde; zugleich betont er seine
Transzendenz. 2) Mit dem
hebräischen Wort, das gebraucht
wird, versichert Gott, er werde
immer mit Mose sein, weil er treu ist
und zu dem steht, der auf ihn
vertraut. 3) Nach der griechischen
Bibelübersetzung offenbart sich Gott
als das Sein selbst, wie es den
Einsichten der Philosophie entspricht
(vgl. Kompendium, 39).

iv Hl. Augustinus, Bekenntnisse, 3, 6,
11.



v Benedikt XVI., Ansprache an die
Teilnehmer des IV. Nationalen
Kongresses der Katholischen Kirche
Italiens, 19.10.2006.

vi Johannes Paul II., Enzyklika Fides
et ratio, 14.9.1998, 19.

vii Gott verlangt vom Menschen –
von Abraham –, dass er das
verheißene Land verlässt, dass er auf
seine Sicherheiten verzichtet. Er
vertraut den Kleinen. Er fordert
Dinge, die einer anderen als der
menschlichen Logik folgen, wie im
Fall des Hosea. Es ist klar, dass er
nicht eine Projektion menschlicher
Hoffnungen und Erwartungen sein
kann.

viii Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
144: „Wie ist es möglich zu begreifen,
dass Gott uns liebt, ohne gleichfalls
aus Liebe den Verstand zu verlieren?
Wir müssen uns von diesen
Glaubenswahrheiten durchdringen
lassen, bis sie unser ganzes Leben



verwandelt haben. Gott liebt uns: der
Allmächtige, der Himmel und Erde
erschaffen hat!“

ix „Gott offenbart sich Israel als
derjenige, dessen Liebe größer ist als
die eines Vaters oder die einer
Mutter zu ihren Kindern oder die
eines Bräutigams zu seiner Braut. Er
ist in sich selbst ‚die Liebe’ (1 Joh
4,8.16), die sich vollkommen und
ungeschuldet verschenkt. Er hat die
Welt so sehr geliebt, dass er seinen
einzigen Sohn hingab, damit die Welt
durch ihn gerettet wird’ (Joh 3,16-17).
Durch die Sendung seines Sohnes
und des Heiligen Geistes offenbart
Gott, dass er selbst ewiger
Liebesaustausch ist“ (Kompendium,
42).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

https://opusdei.org/de/article/04-das-wesen-gottes-und-sein-wirken/


article/04-das-wesen-gottes-und-sein-
wirken/ (08.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/04-das-wesen-gottes-und-sein-wirken/
https://opusdei.org/de/article/04-das-wesen-gottes-und-sein-wirken/

	04. Das Wesen Gottes und sein Wirken
	1. Wer ist Gott?
	2. Wie ist Gott?
	3. Wie erkennen wir Gott?


