opusdei.org

Betrachtungstext: 9.
Woche im
Jahreskreis — Freitag

Jesus offenbart uns seine
Identitat — Das Konigtum Christi
anerkennen - Die Grofde und
Néahe Gottes

IN MEHREREN Szenen des
Evangeliums scheint Jesus seine
wahre Identitat verbergen zu wollen.
Er bringt die Dd&monen zum
Schweigen, wenn sie seinen Namen
aussprechen (vgl. Mk 3,12), bittet die
von ihm Geheilten, niemandem von
dem Wunder zu erzihlen (vgl. Mk
1,44) und richtet sogar einige seiner
Lehren exklusiv an die Apostel und



nicht an die Menge, zumindest
anfangs (vgl. Mt 16,20). Christus
weifd, dass sich auf den Titel Messias
die unterschiedlichsten Sehnstichte
und Hoffnungen der Menschen
projizieren lassen. SchliefSlich
sehnen wir uns alle nach irgendeiner
Form von Befreiung, und es ist nur
naturlich, dass wir die Hilfe eines
Erlosers suchen.

Dennoch gibt Jesus den im Tempel
Versammelten dann und wann
Einblick in seine wahre Identitiat und
versucht, die verkurzte Vorstellung,
die sie vielleicht hatten, zu
berichtigen. Einige Schriftgelehrte
erwarteten namlich, der Tradition
des judischen Volkes folgend, eine
Personlichkeit von edler
Abstammung und Wirde aus dem
Hause Davids; es musste ein
Fuhrertyp sein, denn er sollte das
Haus Israel wiederherstellen. Und
Jesus versucht, daruber hinaus zu
gehen, und gibt zu verstehen, dass



die Titel Messias, Herr und Sohn
Davids ungeniigend sind ohne einen
weiteren Titel, der sich am Ursprung
seiner Identitat befindet: Sohn
Gottes. Deshalb stellt er, einen Psalm
zitierend, die rhetorische Frage:
David selbst also nennt ihn Herr. Wie
kann er dann sein Sohn sein? (Mk
12,37)

Jesus ist der geliebte Sohn des Vaters.
In dieser Beziehung ist seine
Identitat begrundet. Jedes Mal, wenn
wir beten, wenn wir in ein inniges
Gesprach mit Gott eintreten, kann
ein erster Schritt darin bestehen, uns
bewusst zu machen, mit wem wir
sprechen: Es sind Gott der Vater, Gott
der Sohn und Gott der Heilige Geist,
die mit uns einen Dialog der Liebe
fihren wollen. Es kann jedoch
passieren, dass wir uns angesichts
einer derartigen Ndhe der drei
gottlichen Personen an ihre
Anwesenheit gewohnen. Oder dass
wir diese Beziehung so weit



formalisieren, dass wir Gott in einen
Titel einschliefSsen, der zwar Ehre
und Respekt verdient, uns aber den
Genuss der Vertrautheit verlieren
lasst. Wir bitten Gott daher, dass er
unser Staunen stets lebendig erhalt
und wir zugleich dieselbe Ndahe zum
Vater leben wie Jesus.

JESUS CHRISTUS als den Sohn Gottes
anzuerkennen, ermdoglicht uns zu
begreifen, in welchem Sinn er auch
unser Herr ist und wie unser Leben
im Dienst seines Konigtums stehen
kann. Es ist trostlich zu wissen, dass
sein Konigtum auf der Liebe grindet
und aufbaut. Somit haben wir keinen
Grund, an seiner Vollmacht oder
seinen Absichten zu zweifeln. Im
Gegenteil, in Gottes Macht finden wir
den Frieden fiir unsere Seele. Und
dieser fithrt uns dazu, ihm fiir alles
zu danken, was in unserem Leben



geschieht, auch fiir das, was wir
vielleicht nicht mit aller Klarheit
begreifen. Der heilige Josefmaria
horte einmal in der Tiefe seiner Seele
diesen Satz: Si Deus nobiscum, quis
contra nos? ,Wenn Gott fiir uns ist*,
so schrieb Don Javier Echevarria in
einem Hirtenbrief, ,dann konnen
uns weder die sdkularisierte
Umgebung noch die problematische
Beschaftigungslage an vielen Orten
noch die Komplikationen, die der
Familie von innen oder aufien zu
schaffen machen, schaden — nichts
darf uns innerlich umwerfen.“! Das
ist das Vertrauen, das sich einstellt,
wenn man im Haus eines Gottes
wohnt, der Vater ist und der seine
Kinder wie verrtuickt liebt.

Doch Jesus als Konig und Herrn zu
betrachten, ist auch anspruchsvoll.
Das muss so sein, denn unser von der
Erbsiinde gezeichnetes Leben auf
Gott, den Vater, auszurichten, ist kein
leichtes Unterfangen. Doch Gott will



uns dazu seine ganze Kraft leihen.
Wir mussen nur bereit sein, uns von
ihm verwandeln zu lassen, und
verstehen, dass es in unserem
eigenen Interesse liegt, dass seine
Herrschaft in uns spurbar wird.
Dann wirkt Christus in der Tiefe
unseres Herzens, um hier eine
Vertrautheit und ein Konigtum zu
begriunden, die sich in den konkreten
Umstanden unseres Lebens ebenfalls
niederschlagen. Papst Benedikt
erklarte: ,Ihn als Konig anerkennen
heifst: Thn als den Wegweiser
annehmen, dem wir trauen und dem
wir folgen. Es heifst: Sein Wort als
gultigen Maf$stab fiir unser Leben
annehmen Tag um Tag. Es bedeutet,
in ihm die Autoritat zu sehen, der
wir uns beugen. Ihm beugen wir uns,
welil seine Autoritat die Autoritat der
Wahrheit ist.«*

Die Tradition der Kirche hat das
Gebet manchmal als einen Kampf
beschrieben. Die Herrschaft Jesu



anzunehmen bedeutet, die
Absichten, die unser Leben leiten,
Schritt fur Schritt zu reinigen, so dass
allméahlich alles in einer kindlichen
Haltung auf ihn ausgerichtet ist.
Dieser Prozess der inneren
Reinigung ist zugleich ein Werk
Gottes und ein Werk unserer
Freiheit. Wir kOnnen uns immer
wieder fragen: Jesus, iber welchen
Bereich meines Lebens bist du noch
nicht Herr? Welche meine inneren
Haltungen oder Neigungen
verhindern, dass sich die Liebe des
Vaters in meinem Leben
widerspiegelt? Der heilige Josefmaria
erinnert uns an unsere hohe
Sendung: ,Der Konig selbst, Jesus, hat
dich ausdrticklich bei deinem Namen
gerufen. Er erbittet von dir, dass du
die Schlachten Gottes kampfst und
dabei das Beste von deiner Seele -
Herz, Wille, Verstand —, dein ganzes
Sein einbringst.*




TROTZ DES ernsten Tenors, mit dem
Jesus auf seine Herrschaft hinweist,
hebt das Evangelium am Ende die
Freude hervor, die das Volk daruber
empfand, in seiner Gegenwart sein
zu durfen. Es war eine grojse
Menschenmenge versammelt und
horte ihm mit Freude zu (Mk 12,37).
Es fallt auf, dass nichts in seinem
Tonfall oder in seiner
Ausdrucksweise auf Unbehagen
hindeutet, selbst wenn er es wagt, die
Schriftgelehrten zu belehren.
Deshalb ist es wohl so einfach, jedes
seiner Worte zu geniefden und sich
durch ihre Schonheit der Wahrheit
ihres Inhalts zu 6ffnen. Gerade die
Annahme Jesu als Gottes geliebten
Sohn und unseren Herrn macht uns
zu einer tieferen Freude fahig, als
dies die Guter dieser Welt je
erreichen konnten. Nach und nach
werden wir erkennen, dass wir ohne
das Gebet nicht leben konnen. Denn
in dieser Weile genief3en wir einfach



die Gegenwart dessen, der unserem
Dasein den vollen Sinn verleiht.

Auf diese Weise wird das
Gebetsleben von einer doppelten
Realitdt gendhrt und fruchtbringend
gemacht. Einerseits fithlen wir ein
grofdes Staunen daruber, dass Jesus
Christus wirklich Gott und zugleich
bereit ist, mit uns in einen Dialog zu
treten. Es ist normal, dass wir uns
selbst als schwach ansehen und
denken, dass uns eine grofSe Kluft
von ihm trennt. Wie Elisabet beim
Besuch von Maria fragen auch wir
uns: Wer bin ich, dass die Mutter
meines Herrn zu mir kommt? (Lk
1,43) Andererseits werden wir in
jeder Weile des Gebets von dieser
anderen grofSen Wahrheit unseres
Glaubens uberrascht: von der Nahe
Gottes. Bei Jesus zu sein, mit ihm
unsere Hoffnungen und
Schwierigkeiten von Herz zu Herz zu
teilen, macht unseren Frieden aus.
Daher konnen wir den Rat des



heiligen Josefmaria sehr gut
verstehen: , Ein fiir alle Mal: Tu alles
—auch das Unbedeutendste — ganz

allein, um Jesus Freude zu bereiten.«*

Auch Maria hat ihr kontemplatives
Leben aus der Nahe Gottes und
seiner Grofde gendhrt. In der Szene
der Verkundigung sehen wir sie
uberrascht, denn sie versteht nicht,
dass der Herr auf sie schauen wollte.
Doch schnell iiberlésst sie sich ganz
diesem Gott, der ein Kind werden
will, damit wir alle seine Gesellschaft
auf ewig geniefSen konnen. Papst
Franziskus ladt uns ein, von unserer
Mutter, der Jungfrau Maria, zu
lernen: ,,Sie folgte ihrem Sohn mit
der Nahe ihres Herzens, sie war ein
Herz und eine Seele mit ihm, und
obwohl sie nicht alles verstand, gab
sie sich mit ihm zusammen ganz dem
Willen Gottes des Vaters hin.*




1 Msgr. Javier Echevarria,
Hirtenbrief, 1.10.2016.

2 Benedikt XVI., Predigt, 1.4.2007.

3 Hl. Josefmaria, Die Spur des
Samanns, Nr. 962.

4 HI. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 1041.

5 Franziskus, Angelus-Gebet,
2.4.2023.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/meditation/betrachtungstext-9-
woche-im-jahreskreis-freitag/
(01.02.2026)


https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-9-woche-im-jahreskreis-freitag/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-9-woche-im-jahreskreis-freitag/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-9-woche-im-jahreskreis-freitag/

	Betrachtungstext: 9. Woche im Jahreskreis – Freitag

