
opusdei.org

Betrachtungstext: 7.
Osterwoche –
Sonntag (C)

Die Einheit als Frucht des
Wirkens des Beistands – Mit der
Gabe der Erkenntnis Gott in der
Schöpfung sehen – Alles in
Christus wiederherstellen

IM HOHEPRIESTERLICHEN GEBET
wendet sich der Herr in einem
einzigartigen Dialog in Gegenwart
der Jünger an seinen Vater: Heiliger
Vater, ich bitte nicht nur für diese
hier, sondern auch für alle, die durch
ihr Wort an mich glauben. Alle sollen
eins sein: Wie du, Vater, in mir bist
und ich in dir bin, sollen auch sie in



uns sein, damit die Welt glaubt, dass
du mich gesandt hast (Joh 17,20-21).
Die Einheit der Jünger und künftig
aller Glaubenden wird für die Welt
ein Zeugnis sein – sie ist mit
natürlichen Kräften allein jedoch
nicht zu erlangen, wie Papst
Benedikt erklärt: „Die zentrale Bitte
des hohepriesterlichen Gebets Jesu,
das seinen Jüngern aller Zeiten
gewidmet ist, ist die Bitte um die
zukünftige Einheit derer, die an ihn
glauben werden. Diese Einheit ist
kein weltliches Produkt. Sie
entspringt ausschließlich der
göttlichen Einheit und gelangt zu uns
vom Vater durch den Sohn und im
Heiligen Geist. Jesus bittet um ein
Geschenk, das vom Himmel
kommt.“1 Die Einheit, um die
Christus für uns betet, ist, so der
Papst, zum einen „eine verborgene
Wirklichkeit, die im Herzen der
gläubigen Menschen liegt.
Gleichzeitig muss sie in aller
Deutlichkeit in der Geschichte



sichtbar werden (…), damit die Welt
glaubt“ (ebd.). Sie hat einen
praktischen und konkreten Zweck:
„Sie muss sichtbar werden, damit
alle wirklich eins sind“ (ebd.).

Die Einheit der Jünger ist nicht
Menschenwerk, sondern, wie
Benedikt betonte, „Einheit mit
Christus, den der Vater in die Welt
gesandt hat“ (ebd.). Jesus, das Alpha
und das Omega, der Erste und der
Letzte, der Anfang und das Ende (Offb
22,13), ist Fundament und Quelle der
Einheit. Wenn wir den
Eröffnungsvers der heutigen Messe
beten, wollen wir auf Gottes
Weisung, sein Angesicht zu suchen,
daher mit fester Überzeugung
antworten: Dein Angesicht, Herr, will
ich suchen (Ps 27,9). Die erste Lesung
führt uns das unerschrockene
Sterben des Diakons Stephanus vor
Augen. Der erste Märtyrer der
Christenheit bezeugt, erfüllt vom
Heiligen Geist (Apg 7,55), dass die



Treue zu Christus mehr wert ist als
das Leben. Und so wie sein Meister
bat er Gott sterbend um Vergebung
für seine Mörder. Jeder Akt der
Vergebung, jede Bemühung um
Verständigung und gegenseitiges
Verständnis ist ein Beitrag zur
Einheit und eine Frucht des Wirkens
des Heiligen Geistes. Bauen wir auf
seine Hilfe, wenn wir versuchen, den
Ratschlag des heiligen Josefmaria
umzusetzen: „Strenge dich notfalls
an, denjenigen immer und vom
ersten Augenblick an zu vergeben,
die dich beleidigen; denn auch wenn
der Schaden oder die Beleidigung
noch so groß ist, hat Gott dir mehr
vergeben.“2

DER HAGIOGRAPH beschließt jeden
einzelnen Schöpfungstag mit dem
Kommentar: Gott sah, dass es gut
war (Gen 1,10.12.18.21.25): Der



Schöpfer selbst scheint darüber zu
staunen, was seinen Händen
entsprungen ist, und lädt uns ein,
diese Schönheit zu bewundern und
zu wahren. Die Schöpfung ist eine
unschätzbare Gabe Gottes, ein Brief,
den Gott an uns geschrieben hat. Im
Licht des Heiligen Geistes lernen wir,
seine unendliche Liebe zu uns darin
zu lesen. Nach der Erschaffung des
Menschen nimmt der biblische
Kommentar eine andere Nuance an: 
Gott sah alles an, was er gemacht
hatte: Und siehe, es war sehr gut (Gen
1,31). Die Heilige Schrift betont, dass
der Mensch für Gott etwas
Besonderes ist; in seiner Schönheit
hebt er sich von der übrigen
geschaffenen Welt ab. Mit der Gabe
der Erkenntnis, die „nicht Erkenntnis
im technischen Sinne ist, wie sie an
der Universität gelehrt wird, sondern
Erkenntnis im tieferen Sinne“, wie
Benedikt XVI. bei einer Begegnung
mit Firmlingen erklärte, sehen wir
alles, was uns umgibt ‒ vor allem die



anderen Menschen ‒ als Gottes
Werk, wir lernen „in der Schöpfung
die Zeichen, die Spuren Gottes zu
finden, zu verstehen, wie Gott zu
jeder Zeit spricht, wie er auch zu mir
spricht.“3 Die Gabe der Erkenntnis
befähigt uns, die Gegenwart und
Majestät des Schöpfers in allem, was
uns widerfährt, und in der ganzen
Schöpfung aufzufinden.

So entdecken wir, wie Johannes Paul
II. sagte, „die theologische Bedeutung
der Schöpfung“4. Durch die Gabe der
Erkenntnis drängt uns der Heilige
Geist zum spontanen Lobgebet, das
sich in Danksagungen und Hymnen,
in Lobpreisungen und Psalmen
ausdrückt. Der Lobpreis ist ein
Gebet, das Gottes Größe anerkennt
und preist. Es juble die Erde! Freuen
sollen sich die vielen Inseln. Freut
euch am Herrn, ihr Gerechten (Ps 97,
1.12), freuen wir uns heute mit dem
Psalmisten. „Ehre sei dem Vater, dem
Sohn und dem Heiligen Geist“, beten



wir mehrmals am Tag. Es ist wie das
„Heilig, heilig, heilig“, das wir in der
Heiligen Messe anstimmen:
Ausdruck dieses Wunsches, den
Schöpfer zu ehren.

Der Lobpreis ist im Buch der
Psalmen besonders präsent, mit
Liedern und Anrufungen, die das
Volk Israel im Gottesdienst zu singen
pflegte. Der Psalmist, das Modell des
christlichen Beters, singt angesichts
der Schönheit des Geschaffenen von
seiner Liebe zum Schöpfer: Herr,
unser Herr, wie gewaltig ist dein
Name auf der ganzen Erde (Ps 8,2); die
Himmel erzählen die Herrlichkeit
Gottes und das Firmament kündet das
Werk seiner Hände (Ps 19,2); lobt den
Herrn vom Himmel her, lobt ihn in
den Höhen (...). Lobt ihn, Sonne und
Mond, lobt ihn, all ihr leuchtenden
Sterne (Ps 148,1.3). Mit den Gaben
des göttlichen Beistands erleben wir
die Welt schöner und strahlender:
Wir lernen, alles mit dankbaren



Augen zu sehen und so zu lieben, wie
Gott es liebt; wir entdecken die
Spuren Gottes in jedem Wesen und
wissen uns so von ihm begleitet.

SOBALD WIR die Größe der
Schöpfung entdecken, lässt uns die
Gabe der Erkenntnis – nach Worten
von Johannes Paul II. – auch „den
wahren Wert der Geschöpfe in ihrer
Beziehung zum Schöpfer erkennen“5.
So hilft uns der Heilige Geist,
zwischen den Dingen und Gott zu
unterscheiden und die unendliche
Distanz zu entdecken, die sie
voneinander scheidet. Dies befreit
uns von der Versuchung, geschaffene
Dinge zu Götzen zu machen, die uns
von Gott trennen. Der heilige
Josefmaria schrieb: „Wir lieben die
Welt, weil Gott sie gut gemacht hat,
weil sie vollkommen aus seinen
Händen hervorgegangen ist – auch



wenn manche Menschen sie durch
die Sünde manchmal hässlich und
schlecht machen –, und weil es
unsere Pflicht ist, sie Gott zu weihen,
sie ihm zuzuführen, sie ihm
zurückzugeben: in Christus alles im
Himmel und auf Erden
wiederherzustellen (vgl. Eph 1,10).“6

Wir haben gerade das Hochfest
Christi Himmelfahrt begangen. Der
Herr hat uns erlöst und ist
aufgestiegen zur Rechten des Vaters.
Davor hat er uns, seine Jünger,
beauftragt, mit ihm eins zu sein, in
einem heiligen Leben, das alles
heiligt, was es berührt – und seinen
Vater noch um etwas anderes
gebeten: Ich bitte nicht, dass du sie
aus der Welt nimmst, sondern dass du
sie vor dem Bösen bewahrst (Joh
17,15). Er will uns an unserem Platz
haben, in unserer Arbeit, inmitten
der Gesellschaft, in der wir leben, „in
der Welt, aber nicht von der Welt“7 –
wie es in einer der frühesten



christlichen Schriften, im berühmten
Brief an Diognet, heißt –, um diese zu
heiligen, zu verwandeln, um alles,
was wir in Händen haben, Gott zu
Füßen zu legen und, mit Worten des
heiligen Josefmaria, „Christus zum
Ziel allen menschlichen Tuns zu
erheben“8.

Mit der Gabe der Erkenntnis haben
wir die Möglichkeit, so erklärte Papst
Benedikt, „mit dem Evangelium die
tägliche Arbeit zu beseelen (...) und
so der Arbeit, auch der schwierigen
Arbeit, Würze zu verleihen“9; diese
Gabe wird uns helfen, alles nach dem
Wunsch Gottes zu gestalten. Indem
wir uns auf Maria, die Mutter des
Schöpfers, besinnen, lernen wir, die
Welt mehr zu lieben und die Hände
zu preisen, die alles um uns herum
geformt haben.



1 Benedikt XVI., Audienz, 25.1.2012.

2 Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 452.

3 Benedikt XVI., Ansprache, 2.6.2012.

4 Hl. Johannes Paul II., Audienz,
23.4.1989.

5 Ebd.

6 Hl. Josefmaria, Briefe 23, Nr. 6.

7 Brief an Diognet, Nr. 6, zitiert in: Hl.
Josefmaria, Freunde Gottes, Nr. 63.

8 Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 59.

9 Benedikt XVI., Ansprache, 2.6.2012.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/meditation/betrachtungstext-7-
osterwoche-sonntag-c/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-7-osterwoche-sonntag-c/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-7-osterwoche-sonntag-c/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-7-osterwoche-sonntag-c/

	Betrachtungstext: 7. Osterwoche – Sonntag (C)

