
opusdei.org

Betrachtungstext: 7.
Osterwoche –
Sonntag (A)

Das ewige Leben beginnt in
diesem Leben – Mit der Gabe
der Erkenntnis Gott in der
Schöpfung sehen – Alles in
Christus wiederherstellen

DAS HEUTIGE EVANGELIUM versetzt
uns noch einmal zurück in den
Abendmahlssaal, wo sich Jesus im
hohepriesterlichen Gebet in
Gegenwart der Jünger an seinen
Vater wendet. Die erste Bitte, die der
Herr ausspricht, gilt ihm selbst: 
Vater, die Stunde ist gekommen.
Verherrliche deinen Sohn, damit der



Sohn dich verherrlicht! (Joh 17,1).
Papst Benedikt erklärt, dass dies
mehr als eine Bitte ist, nämlich „die
Erklärung der vollen Bereitschaft,
frei und großherzig in den Plan
Gottes, des Vaters, einzutreten, der
durch seine Auslieferung, seinen Tod
und seine Auferstehung erfüllt wird“.
Und der Papst führt uns noch weiter
in die Tiefe: „Diese Bereitschaft und
diese Bitte sind der erste Moment des
neuen Priestertums Jesu: Es ist die
völlige Selbsthingabe am Kreuz, und
gerade am Kreuz – dem Akt der
höchsten Liebe – wird er
verherrlicht, denn die Liebe ist die
wahre Herrlichkeit, die göttliche
Herrlichkeit.“1 Weshalb er die
Passion auf sich nehmen wollte,
beantwortet Christus selbst: Damit er
allen, die der Vater ihm gegeben hat,
ewiges Leben schenkt.Das aber ist das
ewige Leben: dass sie dich, den
einzigen wahren Gott, erkennen und
den du gesandt hast, Jesus Christus
(Joh 17,2-3). Papst Benedikt erläutert



auch dieses Wort Christi: „,Ewiges
Leben‘ ist nicht – wie der moderne
Leser wohl unmittelbar denkt – das
Leben, das nach dem Tode kommt
(…). ,Ewiges Leben‘ ist das Leben
selbst, das eigentliche Leben, das
auch in dieser Zeit gelebt werden
kann und dann durch den
physischen Tod nicht mehr
angegriffen wird, (…), das durch
nichts und niemand mehr zerstört
werden kann.“2 Dieses „ewige Leben“
wird, wie Jesus sagt, durch
Erkenntnis gewonnen, nämlich
durch die Erkenntnis von Gott Vater
und Gott Sohn. Da Erkennen im
biblischen Sinn das Eins-Werden mit
dem Erkannten meint, kann Papst
Benedikt sagen, dass „ewiges Leben“
ein „Beziehungsereignis“ (ebd.)
darstellt.

Die zweite Lesung eröffnet uns die
Möglichkeit, durch die Annahme von
Kreuz und Leid an der
Verherrlichung Gottes teilzuhaben.



So empfiehlt Petrus demjenigen, der 
leidet, weil er ein Christ ist, Gott darin
verherrlichen (1 Petr 4,16), und sich
darüber freuen, Anteil an den Leiden
Christi zu haben (vgl. 1 Petr 4,13).
Der heilige Josefmaria hat immer
wieder neuen Worten dafür
geworben, die kleinen Alltagsopfer
hoch zu schätzen und freudig
anzunehmen: „Verbinden wir die
Kleinigkeiten, die wir zu tragen
haben – die kleinen wie die großen
Widrigkeiten –, mit dem
grenzenlosen Leiden des Herrn, der
sich opfert – er ist das einzige Opfer!
Unsere geringfügigen
Überwindungen gewinnen so an
Wert, sie sammeln sich zu einem
Schatz an, und wir werden dann das
Kreuz Christi willig und großzügig
auf uns nehmen. So wird jedes Leid
nach kurzer Zeit überwunden.
Weder Menschen noch Dinge können
uns den Frieden und die Freude
rauben.“3



DER HAGIOGRAPH beschließt jeden
Schöpfungstag mit dem Kommentar: 
Gott sah, dass es gut war (Gen
1,10.12.18.21.25). Der Schöpfer selbst
scheint darüber zu staunen, was
seinen Händen entsprungen ist, und
lädt uns ein, diese Schönheit zu
bewundern und zu wahren. Die
Schöpfung ist eine unschätzbare
Gabe Gottes, ein Brief, den Gott an
uns geschrieben hat. Im Licht des
Heiligen Geistes lernen wir, seine
unendliche Liebe zu uns darin zu
lesen. Nach der Erschaffung des
Menschen erhält der Kommentar
eine Nuance: Gott sah alles an, was er
gemacht hatte: Und siehe, es war sehr
gut (Gen 1,31). Die Heilige Schrift
betont, dass der Mensch für Gott
etwas Besonderes ist; in seiner
Schönheit hebt er sich von der
übrigen geschaffenen Welt ab. Mit
der Gabe der Erkenntnis, die „nicht
Erkenntnis im technischen Sinne ist,



wie sie an der Universität gelehrt
wird, sondern Erkenntnis im tieferen
Sinne“4, wie Benedikt XVI. bei einer
Begegnung mit Firmlingen erklärte,
sehen wir alles, was uns umgibt ‒
vor allem die anderen Menschen ‒
als Gottes Werk, wir lernen „in der
Schöpfung die Zeichen, die Spuren
Gottes zu finden, zu verstehen, wie
Gott zu jeder Zeit spricht, wie er auch
zu mir spricht.“ Die Gabe der
Erkenntnis befähigt uns, die
Gegenwart und Majestät des
Schöpfers in allem, was uns
widerfährt, und in der ganzen
Schöpfung aufzufinden.

So entdecken wir, wie Johannes Paul
II. sagte, „die theologische Bedeutung
der Schöpfung“5. Über der Gabe der
Erkenntnis drängt uns der Heilige
Geist zum spontanen Lobgebet, das
sich in Danksagungen und Hymnen,
in Lobpreisungen und Psalmen
ausdrückt. Der Lobpreis ist ein
Gebet, das Gottes Größe anerkennt



und preist. Ich schaue Gottes Güte im
Land der Lebenden (Ps 27, 13),
wiederholen wir heute im Kehrvers.
„Ehre sei dem Vater, dem Sohn und
dem Heiligen Geist“, beten wir
mehrmals am Tag. Es ist wie das
„Heilig, heilig, heilig“, das wir in der
Heiligen Messe anstimmen,
Ausdruck dieses Wunsches, den
Schöpfer zu ehren.

Der Lobpreis ist im Buch der
Psalmen besonders präsent, mit
Liedern und Anrufungen, die das
Volk Israel im Gottesdienst zu singen
pflegte. Der Psalmist, ein Modell des
christlichen Beters, singt angesichts
der Schönheit des Geschaffenen von
seiner Liebe zum Schöpfer: Herr,
unser Herr, wie gewaltig ist dein
Name auf der ganzen Erde (Ps 8,2); die
Himmel erzählen die Herrlichkeit
Gottes und das Firmament kündet das
Werk seiner Hände (Ps 19,2); lobt den
Herrn vom Himmel her, lobt ihn in
den Höhen (...). Lobt ihn, Sonne und



Mond, lobt ihn, all ihr leuchtenden
Sterne (Ps 148,1.3). Mit den Gaben
des göttlichen Beistands erleben wir
die Welt schöner und strahlender:
Wir lernen, alles mit dankbaren
Augen zu sehen und so zu lieben, wie
Gott es liebt; wir entdecken die
Spuren Gottes in jedem Wesen und
wissen uns so von ihm begleitet.

SOBALD WIR die Größe der
Schöpfung entdecken, lässt uns die
Gabe der Erkenntnis nach Worten
von Johannes Paul II. auch „den
wahren Wert der Geschöpfe in ihrer
Beziehung zum Schöpfer erkennen“6.
So hilft uns der Heilige Geist,
zwischen den Dingen und Gott zu
unterscheiden und die unendliche
Distanz zu entdecken, die sie
voneinander scheidet. Wir geraten
daher nicht in die Versuchung,
geschaffene Dinge zu Götzen zu



machen, die uns von Gott trennen.
Der heilige Josefmaria schrieb: „Wir
lieben die Welt, weil Gott sie gut
gemacht hat, weil sie vollkommen
aus seinen Händen hervorgegangen
ist – auch wenn manche Menschen
sie durch die Sünde manchmal
hässlich und schlecht machen –, und
weil es unsere Pflicht ist, sie Gott zu
weihen, sie ihm zuzuführen, sie ihm
zurückzugeben: in Christus alles im
Himmel und auf Erden
wiederherzustellen (vgl. Eph 1,10).“7

Wir haben gerade das Hochfest
Christi Himmelfahrt begangen. Der
Herr hat uns erlöst und ist
aufgestiegen zur Rechten des Vaters.
Davor hat er uns, seine Jünger,
beauftragt, uns mit ihm zu
vereinigen, in einem heiligen Leben,
das alles heiligt, was es berührt, und
den Vater daher gebeten: Ich bitte
nicht, dass du sie aus der Welt
nimmst, sondern dass du sie vor dem
Bösen bewahrst (Joh 17,15). Er will



uns an unserem Platz haben, in
unserer Arbeit, inmitten der
Gesellschaft, in der wir leben, „in der
Welt, aber nicht von der Welt“8, wie
es in einer der frühesten christlichen
Schriften, im berühmten Brief an
Diognet, heißt, um sie zu heiligen, zu
verwandeln, um alles, was wir in
Händen haben, Gott zu Füßen zu
legen und, mit Worten des heiligen
Josefmaria, „Christus zum Ziel allen
menschlichen Tuns zu erheben“9.

Mit der Gabe der Erkenntnis haben
wir die Möglichkeit, erklärte Papst
Benedikt, „mit dem Evangelium die
tägliche Arbeit zu beseelen (...) und
so der Arbeit, auch der schwierigen
Arbeit, Würze zu verleihen“10; diese
Gabe wird uns helfen, alles nach dem
Wunsch Gottes zu gestalten. Indem
wir uns auf Maria, die Mutter des
Schöpfers, besinnen, lernen wir, die
Welt mehr zu lieben und die Hände
zu preisen, die alles um uns herum
geformt haben.



1 Benedikt XVI., Audienz, 25.1.2012.

2 Josef Ratzinger – Benedikt XVI.,
Jesus von Nazareth, Teil II, S. 100f.

3 Hl Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 785.

4 Benedikt XVI., Ansprache, 2.6.2012.

5 Hl. Johannes Paul II., Audienz,
23.4.1989.

6 Ebd.

7 Hl. Josefmaria, Briefe 23, Nr. 6.

8 Brief an Diognet, Nr. 6, zitiert in: Hl.
Josefmaria, Freunde Gottes, Nr. 63.

9 Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 59.

10 Benedikt XVI., Ansprache,
2.6.2012.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/meditation/betrachtungstext-7-
osterwoche-sonntag-a/ (12.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-7-osterwoche-sonntag-a/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-7-osterwoche-sonntag-a/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-7-osterwoche-sonntag-a/

	Betrachtungstext: 7. Osterwoche – Sonntag (A)

