
opusdei.org

Betrachtungstext: 5.
Woche der
Fastenzeit – Dienstag

Die Prüfung der Wüste – Der
Wert der materiellen Güter –
Auf das Kreuz schauen, um
Heilung zu finden

NACH DEM Durchzug durch das Rote
Meer empfand das jüdische Volk
sicherlich eine tiefe Befreiung. Sein
Schauder, die Wasserfluten über die
Verfolger hereinbrechen zu sehen,
ging mit einem Gefühl der Erlösung
einher: Nach so vielen Jahren der
Knechtschaft hatte ihr Gott sie
gerettet. Doch die Wüstenwanderung
war eine harte Prüfung und das



gelobte Land schien in immer
weitere Ferne zu rücken, sodass
einige begannen, sich mit Wehmut
an ihr Sklavendasein
zurückzuerinnern. Warum habt ihr
uns aus Ägypten heraufgeführt? Etwa
damit wir in der Wüste sterben?
(Num 21,5). Die Freude über die
Errettung wich der Unzufriedenheit
und dem Unmut, nur wenige blieben
treu.

Es ist richtig, dass uns das christliche
Leben die Erlösung von der
Knechtschaft der Sünde und damit
die wahre Freude verspricht. Doch
der Weg dorthin führt über die
Wiederentdeckung dessen, was in
unserem Leben wirklich wichtig ist,
und über das Loslassen dessen, was
uns daran hindert. Jesus unterzog
sich selbst der Prüfung der Wüste.
Doch im Moment der Schwäche erlag
er nicht der Versuchung, sondern
setzte sein Vertrauen auf Gott, seinen
Vater. Jesus lehrte uns mit seinem



Leben, dass wir mehrmals durch die
Wüste gehen müssen, um die volle
Freiheit zu erlangen.

„Die Wüste ist der Ort des
Wesentlichen“, erklärte Papst
Franziskus in einer Audienz.
„Schauen wir auf unser Leben: Wie
viele unnütze Dinge umgeben uns!
Wir laufen zahllosen Dingen
hinterher, die notwendig erscheinen
und es in Wirklichkeit nicht sind.
Wie gut täte es, uns von vielen
überflüssigen Wirklichkeiten zu
befreien, um das
wiederzuentdecken, was zählt, um
die Gesichter derer wiederzufinden,
die an unserer Seite sind!“1 Jetzt, wo
die Karwoche vor der Tür steht,
können wir unseren Wunsch neu
entfachen, dicht an der Seite Jesu zu
leben, befreit von allem, was uns
nicht zu ihm führt: „Mein Gott: lass
mich die Sünde hassen und das
Heilige Kreuz umarmen und eins
werden mit dir“, schrieb der heilige



Josefmaria, „lass mich so deinen
liebenswerten Willen erfüllen ..., von
allen irdischen Anhänglichkeiten
frei, und nichts anderes suchen als
deine Ehre. Gib, dass ich mich
hochherzig und vorbehaltlos
hingebe, mit dir vereint zum
vollkommenen Brandopfer.“2

DA SCHICKTE der Herr
Feuerschlangen unter das Volk. Sie
bissen das Volk und viel Volk aus
Israel starb (Num 21,6), heißt es in
der Heiligen Schrift. Das auserwählte
Volk hatte Gottes Schutz
zurückgewiesen. Da sie es leid
waren, nicht ans Ziel zu gelangen,
hatten sie ihre Herzen all dem
zugewandt, was sie seit ihrem
Aufbruch aus Ägypten vermissten,
auch wenn es kaum von Wert oder
mit Spuren der Sklaverei behaftet
war.



Manchmal können auch wir, wie das
Volk Israel, die scheinbare Ferne
Gottes und die Anziehungskraft der
Güter, die wir zurückgelassen haben,
schmerzhaft verspüren. Wenn wir
dann die Armut Christi am Kreuz
betrachten – „nur das Kreuz ist sein
eigen“3, schrieb der heilige
Josefmaria –, ahnen wir jedoch, dass
sich das Glück nicht in den
materiellen Dingen findet. Wir
erkennen, wie flüchtig diese
Wirklichkeiten sind, die die Tiefe der
Seele nicht berühren. Über die
Folgen des Verhaftet-Seins im
Materiellen schreibt der Gründer des
Opus Dei: „Wenn ein Mensch sein
Glück ausschließlich in den Dingen
dieser Welt sucht, vergewaltigt er
den vernunftgemäßen Umgang mit
ihnen und zerstört die von der
Weisheit des Schöpfers gewollte
Ordnung. Ich bin hier Zeuge von
wahren Tragödien geworden. Das
Herz, traurig und unbefriedigt,



wandelt dann auf Wegen nie
endenden Verdrusses.“4

Selig, die arm sind vor Gott; denn
ihnen gehört das Himmelreich (Mt
5,3). Mit diesen Worten bietet der
Herr denjenigen das Glück auf Erden
und im Himmel an, die ihre
Sicherheit und ihren Reichtum in
Gott suchen. Die von Herzen Armen
besitzen die Dinge, ohne von ihnen
in Besitz genommen zu sein. Die
Armut des Geistes lässt uns die
Wirklichkeit wahrhaft genießen,
denn sie verbindet uns mit dem
Einfachen, mit den Menschen, mit
Gott; kurz, mit allem, was unsere
tiefsten Sehnsüchte stillt.

JENE Schlangenbisse waren nicht die
letzte Antwort des Herrn. Das Volk
bereute und wandte sich an Mose,
der, seiner Berufung als Mittler treu,



für sein Volk eintrat. Da gab ihnen
Gott in seiner Barmherzigkeit eine
besondere Medizin: Wer von einer
Schlange gebissen wurde und
danach auf eine Schlange aus Bronze
blickte, starb nicht. So wurde das,
was Ursache des Todes war, zugleich
zum Symbol der Rettung. Die
Schlangenskulptur nimmt das Kreuz
Christi vorweg: Sie steht für alle
Sünden der Welt und zugleich für
jenen, der diese durch seinen Tod für
immer besiegt hat.

Wenn ihr den Menschensohn erhöht
habt, dann werdet ihr erkennen, dass
ich es bin. Ihr werdet erkennen, dass
ich nichts von mir aus tue, sondern
nur das sage, was mich der Vater
gelehrt hat (Joh 8,28). Kennten wir
das Ende der Geschichte nicht, wären
wir geneigt zu denken, dass die
Erhöhung, von der der Herr spricht,
sich auf eine zukünftige zeitliche
Herrlichkeit bezieht. Es ist nicht
leicht zu verstehen, dass seine wahre



Erhöhung am Kreuz stattgefunden
hat und die Befestigung mit Nägeln
seine Art ist, die Freiheit zu leben.
Wenn wir also die Schwäche Christi
betrachten und auf uns nehmen,
erlangen wir die Stärke Gottes. Auch
wir wollen uns die paradoxen Worte
des heiligen Paulus zu eigen machen:
Viel lieber also will ich mich meiner
Schwachheit rühmen, damit die Kraft
Christi auf mich herabkommt.
Deswegen bejahe ich meine
Ohnmacht, alle Misshandlungen und
Nöte, Verfolgungen und Ängste, die
ich für Christus ertrage; denn wenn
ich schwach bin, dann bin ich stark (2
Kor 12,9-10).

Am Fuß des Kreuzes finden wir die
Gottesmutter. Wir bitten sie darum,
dass wir unseren Blick immer auf
das Kreuz zu richten wissen, damit
Christus die unseligen Schlangen
vertreibt, die uns in unserem Leben
auflauern mögen.



1 Franziskus, Audienz, 26.2.2020.

2 Hl. Josefmaria, Der Kreuzweg, IX.
Station.

3 Ebd., X. Station.

4 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
118.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/meditation/betrachtungstext-5-
woche-der-fastenzeit-dienstag/

(15.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-5-woche-der-fastenzeit-dienstag/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-5-woche-der-fastenzeit-dienstag/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-5-woche-der-fastenzeit-dienstag/

	Betrachtungstext: 5. Woche der Fastenzeit – Dienstag

