
opusdei.org

Betrachtungstext: 3.
Adventwoche –
Dienstag

Demut und Hochmut – Die
Liebe zeigt sich in konkreten
Taten – Das Gleichnis von den
beiden ungleichen Söhnen

IN WENIGEN TAGEN werden wir vor
dem Kind in der Krippe im Stall von
Bethlehem stehen und in Ehrfurcht
niederknien. Staunend werden wir
die Größe der Liebe Gottes
betrachten, die sich in einem
Neugeborenen offenbart. Die
Menschwerdung lehrt uns den Weg
zur wahren Größe: klein werden.
Der heilige Paulus beschreibt



wunderbar die Demut jenes Sohnes,
der Gott war, sich aber entäußerte
und wie ein Sklave wurde; er 
erniedrigte sich und war gehorsam bis
zum Tod, bis zum Tod am Kreuz (Phil
2,7-8). Dieses Geheimnis lehrt uns
der Erlöser zu Weihnachten jedes
Jahr aufs Neue: Das
fleischgewordene Wort zeigt uns,
dass der Herr des Universums in der
Demut triumphiert. Gerade wegen
dieser Selbsterniedrigung hat ihn
Gott über alle erhöht und ihm den
Namen verliehen, der größer ist als
alle Namen, damit alle im Himmel, auf
der Erde und unter der Erde ihr Knie
beugen vor dem Namen Jesu (Phil
2,9-10).

In der ersten Lesung mahnt der
Prophet Zefanja Jerusalem
eindringlich zur Umkehr. Er
beschuldigt die Stadt des Hochmuts
und der Rebellion: Sie will nicht
hören und nimmt sich keine Warnung
zu Herzen. Sie verlässt sich nicht auf



den Herrn und sucht nicht die Nähe
ihres Gottes (Zef 3,2). Stattdessen
prahlt das Volk in seiner
Überheblichkeit und zeigt sich auf
Gottes heiligem Berg hochmütig (vgl.
Zef 3,11). Dieselbe Versuchung bleibt
bis heute bestehen, wenn „der Stolze
sinnlos versucht, Gott, der mit allen
barmherzig ist, von seinem Thron zu
verdrängen, um selbst darauf Platz
zu nehmen“1.

Um seine väterliche Liebe
mitzuteilen, wartet Gott darauf, dass
sich der Mensch von sich aus als
bedürftiges Geschöpf erkennt. Im
Gabengebet der heutigen Messe
richten wir eine Bitte an ihn, die ihm
sicherlich wohlgefällig ist:
„Barmherziger Gott, wir bekennen,
dass wir immer wieder versagen.
Komm uns zu Hilfe, ersetze, was uns
fehlt, und nimm unsere Gebete und
Gaben gnädig an.“2 Es ist nötig, den
Herrn häufig darum zu bitten, uns
vor der Versuchung des Stolzes zu



bewahren, denn, so sagte der heilige
Josefmaria, „wer sich von seinem
raffinierten Blendwerk täuschen
lässt, verliert sich in einer
Scheinwelt, wird innerlich leer und
aufgeblasen wie der Frosch in der
Fabel, der immer mehr Luft in sich
hineinpumpt, bis er schließlich
platzt“3. Wie anders ist die Haltung
Gottes: Er kommt als hilfsbedürftiges
Kind auf die Welt, schwach und ohne
jede Möglichkeit, anderen seinen
Willen aufzuzwingen. Er wählt den
Weg der Demut, um allen den
Zugang zu seiner Krippe liebenswert
zu machen.

MEINE SEELE rühme sich des Herrn;
die Armen sollen es hören und sich
freuen. Preist mit mir die Größe des
Herrn, lasst uns gemeinsam seinen
Namen erheben! (Ps 34,3-4). Die
Demut, so sagte es der heilige



Josefmaria, „ist die Tugend, die uns
unsere Armseligkeit und zugleich
unsere Größe erkennen lässt“4. Die
Demut eröffnet dem Menschen den
Weg zu einer positiven
„Vergöttlichung“, wie der Gründer
gerne sagte, da er die Liebe erkennt,
die Gott in ihn hineingelegt hat. Ihr
Gegenspieler, der Stolz, führt
hingegen zu einer negativen
„Vergöttlichung“, da der verirrte
Mensch sich selbst rühmt, statt sich
des Herrn zu rühmen.

Ein Herz, das sich der vielen Gnaden
des Himmels bewusst ist, möchte
darauf großzügig antworten, wie der
Volksmund sagt: „Liebe wird mit
Liebe vergolten.“5 Liebe kann aber
nicht allgemein bleiben oder sich mit
bloßen Absichten begnügen. Sie zeigt
sich in konkreten Handlungen, die
die inneren Regungen des Liebenden
widerspiegeln. Ohne solche Zeichen
verkümmert die Liebe und bleibt
ohne wahre Freude. Wie sehr es



letztlich auf die Liebe ankommt,
betonte auch der heilige Johannes
vom Kreuz: „Am Abend unseres
Lebens werden wir nach unserer
Liebe gerichtet.“6

Die Liebe trägt zwei wesentliche
Merkmale: Sie sucht mehr zu geben
als zu empfangen und zeigt sich
mehr in Taten als in Worten. Ein
guter Maßstab, um unsere Liebe zu
Gott zu prüfen, ist, wie wir unseren
Mitmenschen dienen und ihr Leben
bereichern: Denn wer seinen Bruder
nicht liebt, den er sieht, kann Gott
nicht lieben, den er nicht sieht (1 Joh
4,20). Die Liebe zu Gott und die Liebe
zum Nächsten sind untrennbar
verbunden – wie die Vorder- und
Rückseite einer Münze. „Es gibt
keinen sichereren Weg zu Gott als die
Liebe zum Nächsten“7, betonte der
heilige Augustinus, denn „die
Nächstenliebe ist gleichsam die
Brutstätte der Liebe zu Gott“8. Sie ist



der Ort, an dem die Liebe zu Gott
wächst und sich entfaltet.

IM HEUTIGEN Evangelium erzählt
Jesus das Gleichnis von zwei Söhnen
(Mt 21,28-32). Auf die Bitte des
Vaters, im Weinberg zu arbeiten,
reagieren sie unterschiedlich. Der
erste Sohn wehrt ab und sagt
respektlos: Ich will nicht. Doch später
geht er in sich, bereut und geht doch.
Der zweite Sohn hingegen verspricht
scheinbar gehorsam, der Bitte
nachzukommen, handelt aber nicht
danach. Jesus schließt, dass der erste
Sohn, obwohl er zunächst aus
Schwäche fällt, durch Reue und
Glauben gestärkt den Willen des
Vaters erfüllt. Der zweite Sohn
hingegen, der seine Zusage nicht
einhält, steht für manchen religiösen
Führer des Volkes: Sie ehren Gott mit



den Lippen, aber ihr Herz ist weit von
ihm entfernt (Jes 29,13; Mt 15,8).

In unserem Leben finden wir oft
Anteile beider Söhne. Wir beginnen
vielleicht mit guten Absichten,
scheitern aber an unserer Schwäche.
Oder wir reagieren zunächst mit
Widerstand, kehren dann aber,
gestärkt durch die Gnade, zum
Willen Gottes zurück. Beide
Haltungen sind Teil unseres inneren
Kampfes, und es ist wichtig, sie zu
erkennen, um richtig zu reagieren.
Wir können uns aber noch einen
dritten Sohn vorstellen: einen, der
nicht nur sagt „Ja, ich gehe“, sondern
dessen Taten auch seinen Worten
folgen. Dieser Sohn ist Jesus Christus,
der vollkommen treu nach dem
Willen des Vaters lebt und uns
einlädt, an seiner Liebe zum Vater
teilzuhaben.

In unserem Gebet könnten wir heute
zu Gott sagen: Wie gerne wäre ich



ein Sohn wie Jesus! Ein Sohn, der mit
einem ,Ja‘ antwortet. Und wenn wir
es nicht immer tun, ist der Moment
gekommen, Gott um Geduld und
Hilfe zu bitten. Mutlosigkeit würde
bedeuten, dass wir unsere Hoffnung
auf uns selbst setzen statt auf Gott.
Der heilige Josefmaria betete in
solcher Erkenntnis seiner Schwäche:
„Herr, du hast so viele Menschen
geheilt: Lass mich dich als göttlichen
Arzt erkennen, wenn ich dich im
Herzen habe oder im Tabernakel
anbete.“9 Eine solche demütige Bitte
wird uns Frieden schenken. An der
Hand Marias dürfen wir immer
wieder mit neuer Hoffnung
aufstehen und dem Herrn in Treue
folgen.

1 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
100.



2 Gabengebet, Dienstag der 3.
Adventswoche.

3 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
100.

4 Ebd., Nr. 94.

5 Volkstümlicher Spruch.

6 Hl. Johannes vom Kreuz, Dichos 64.

7 Hl. Augustinus, De moribus
Ecclesiae catholicae, 1, 26, 48.

8 Ebd., 1, 26, 5.

9 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 93.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/meditation/betrachtungstext-3-
adventwoche-dienstag/ (18.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-3-adventwoche-dienstag/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-3-adventwoche-dienstag/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-3-adventwoche-dienstag/

	Betrachtungstext: 3. Adventwoche – Dienstag

