
opusdei.org

Betrachtungstext:
20. Woche im
Jahreskreis –
Sonntag (C)

Ein Friede, der Komplikationen
mit sich bringt – Die Kraft des
Feuers – Ohne Angst der
Sendung nachkommen

DIE HEILIGE Schrift zeigt uns Jesus
von Nazaret als den Sämann des
Friedens. Der Bund, den Gott im
Alten Testament mit seinem Volk
schließt, ist ein Bund des Friedens
(vgl. Jes 54,10). Der verheißene
Messias trägt den Titel „Fürst des
Friedens“ (Jes 9,5). In seinem
irdischen Leben wünscht Jesus allen,



denen er begegnet, den Frieden (vgl.
Mk 5,34), und auch seine Jünger ruft
er auf, Friedensstifter zu sein (vgl.
Mk 9,50). Umso überraschender
klingen die Worte, die wir im
Evangelium dieses Sonntags hören: 
Meint ihr, ich sei gekommen, um
Frieden auf der Erde zu bringen? Nein,
sage ich euch, sondern Spaltung. Denn
von nun an werden fünf Menschen im
gleichen Haus in Zwietracht leben:
Drei werden gegen zwei stehen und
zwei gegen drei; der Vater wird gegen
den Sohn stehen und der Sohn gegen
den Vater, die Mutter gegen die
Tochter und die Tochter gegen die
Mutter, die Schwiegermutter gegen
ihre Schwiegertochter und die
Schwiegertochter gegen die
Schwiegermutter (Lk 12,51-53). Wie
kann es sein, dass der Friedensfürst
als Verursacher von Spaltung
erscheint?

Jesus selbst sagt an anderer Stelle,
dass sein Friede nicht der Friede ist,



wie ihn die Welt versteht (vgl. Joh
14,27). In unserem Denken ist Friede
oft gleichbedeutend mit Abwesenheit
von Konflikten – mit einer Ruhe, die
nicht gestört wird, mit Harmonie
ohne Reibung. Doch dieser Friede ist
trügerisch, denn er lebt vom
Rückzug, nicht von Hingabe. Wie
eine Bischofssynode einmal festhielt:
„Das Leben wird reicher, wenn man
es hingibt; es verkümmert, wenn
man sich isoliert und es sich bequem
macht. Die größte Freude erfahren
jene, die sich nicht absichern,
sondern sich leidenschaftlich dazu
gesandt wissen, anderen Leben zu
schenken.”1

Um den Frieden Christi zu verstehen,
müssen wir ihn selbst verstehen –
und seine Biografie zeigt: Wer ihm
folgt, macht sich das Leben nicht
einfacher. Im Gegenteil: Man lässt
sich auf Neues ein, wagt
Unbekanntes – jedoch in der
Gewissheit, dass Gott selbst mit



einem geht. Genau das ist der Friede,
den Jesus schenkt: die Sicherheit,
dass er da ist – auch in Kampf, in
Unruhe und bei schwierigen
Entscheidungen. Der heilige
Josefmaria ermutigt uns: „Mir ist oft
aufgefallen, wie die Augen eines
Sportlers leuchten, wenn er vor dem
Hindernis steht, das er überwinden
will. Was für ein Sieg! So schaut Gott
auf uns: Er liebt unseren Kampf. Und
wir werden immer Sieger sein, denn
seine allmächtige Gnade fehlt uns
nie. Daher schreckt uns der Kampf
nicht, weil er uns nie verlässt.“2

ICH BIN gekommen, um Feuer auf die
Erde zu werfen. Wie froh wäre ich, es
würde schon brennen! (Lk 12, 49). Das
Bild des Feuers weckt viele
Assoziationen: Es kann reinigen,
verwandeln, zerstören. Es ist
unerlässlich für viele Bereiche des



Lebens – vom Backen von Brot über
das Schmelzen von Gold bis hin zur
Zerstörung von Keimen. Kein
Wunder also, dass Jesus dieses starke
Bild verwendet, um von der inneren
Erneuerung zu sprechen, die er
bringen will: eine Umgestaltung, die
daraus erwächst, dass wir uns ganz
auf ihn einlassen, ihn als Herrn
anerkennen, sein Wirken durch den
Heiligen Geist im eigenen Leben
zulassen – und uns entscheiden,
nicht mehr für uns selbst zu leben
und Feuer in die Welt zu tragen.
„Nicht das Feuer der Waffen und
auch nicht das Feuer der Worte, die
andere verbrennen“, wie Papst Leo
sagte. „Vielmehr das Feuer der Liebe,
das sich herabbeugt und dient, das
Fürsorge der Gleichgültigkeit und
Sanftmut der Überheblichkeit
entgegensetzt; das Feuer der Güte,
das nichts kostet wie Waffen,
sondern die Welt kostenlos erneuert.
Es kann Unverständnis, Spott und
sogar Verfolgung kosten, aber es gibt



keinen größeren Frieden als den,
seine Flamme in uns zu haben.“3

Es ist gut, sich zu wünschen, dass
dieses Feuer in uns brenne, und mit
dem Psalmisten zu beten: Meine Hilfe
und mein Retter bist du. Mein Gott,
säume doch nicht! (Ps 40,18). Das
Gebet ist der Ort, um dieses Feuer zu
entfachen. So drückte es der heilige
Josefmaria aus: „Dazu gehst du zum
Gebet: um Feuer zu werden, eine
lebendige Flamme, die Wärme und
Licht spendet. Wenn du dich matt
fühlst, erloschen, ohne Holzscheite,
die du nachlegen kannst, wirf die
Zweige und das Laub der kleinen
mündlichen Gebete und der
Stoßgebete hinein. So wirst du das
Feuer weiter nähren. Und du wirst
die Zeit gut genutzt haben.“4

Nicht immer lodert das Feuer in
voller Stärke – manchmal zeigt sich
nur ein schwaches Flämmchen. Doch
das bedeutet nicht, dass es weniger



wirksam ist. Manchmal ist es gerade
die kleine, unscheinbare Flamme, die
zum Heilmittel wird.

SICH VOM Feuer des Geistes
verwandeln zu lassen – und so auch
die Welt zu verwandeln –, ist nicht
immer angenehm. Denn damit Neues
wachsen kann, muss Altes weichen.
Deshalb ruft das Feuer nicht nur
Bewunderung hervor, sondern auch
Furcht. In der ersten Lesung der
Messe hören wir, wie Jeremia
verhaftet wird. Weil er das Volk zur
Umkehr ruft, heißt es: Dieser Mann
muss getötet werden, denn er lähmt
die Hände der Krieger, die in dieser
Stadt übrig geblieben sind, und die
Hände des ganzen Volkes, wenn er
solche Worte zu ihnen redet. Denn
dieser Mann sucht nicht Heil für
dieses Volk, sondern Unheil (Jer 38,4).
Dabei will Jeremia nichts anderes als



Gottes Wort weitergeben – eine
Botschaft, die Leben bringt. Dennoch
wird sie als Bedrohung empfunden.
Denn das Feuer Gottes fordert
Veränderung – und davor schrecken
Menschen gerne zurück. Sie halten
lieber an dem fest, was sie kennen,
sogar wenn es sie lähmt.

Viele Heilige haben sich – wie
Jeremia – vom Widerstand nicht
beirren lassen. Im Bewusstsein ihrer
Schwäche blieben sie treu,
bewahrten den Schatz des Glaubens
und verkündeten ihn mutig. Sie
fürchteten sich nicht, weil sie sich
sicher wussten – in den Händen der
Allmacht der Liebe, die stärker ist als
jede Angst. Papst Benedikt sagte: „Wo
der Geist Gottes eintritt, dort verjagt
er die Angst. Was auch immer
geschieht, seine unendliche Liebe
verlässt uns nicht. Dies bezeugt der
Mut der Märtyrer, der Eifer der
Missionare, die Kühnheit der
Prediger und die Kraft aller Heiligen



– von denen einige erst Jugendliche
oder Kinder waren.“ Ein weiteres
Zeichen für Gottes Treue ist die
Existenz der Kirche selbst, die trotz
menschlicher Schwächen und
Sünden weiter durch die Geschichte
geht – getragen vom Hauch des
Geistes und entzündet vom
göttlichen Feuer.5 Bitten wir Maria,
die das Feuer des Heiligen Geistes in
Fülle empfangen hat, uns ein Herz zu
schenken, das brennt – ein Herz, das
Frieden stiftet, weil es vom
lebendigen Feuer ihres Sohnes
durchdrungen ist.

1 V. Generalversammlung der
Bischöfe von Lateinamerika und der
Karibik, Dokument von Aparecida
(29. Juni 2007), 360; zitiert von
Franziskus, Evangelii Gaudium, Nr.
10.



2 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
182.

3 Leo XIV., Predigt, 17.8.2025.

4 Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 92.

5 Vgl. Benedikt XVI., Predigt,
31.5.2009.

Foto: Jonas Allert (unsplash)

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/meditation/betrachtungstext-20-
woche-im-jahreskreis-sonntag-c/

(28.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-20-woche-im-jahreskreis-sonntag-c/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-20-woche-im-jahreskreis-sonntag-c/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-20-woche-im-jahreskreis-sonntag-c/

	Betrachtungstext: 20. Woche im Jahreskreis – Sonntag (C)

