
opusdei.org

Betrachtungstext: 2.
Woche der
Fastenzeit – Sonntag
(A)

Die Wüste und die Berge sind
Orte der Stille – Gott
vergöttlicht uns im Gebet – Das
Geheimnis Gottes wird uns
nach und nach offenbart

DIE LITURGIE des vorigen Sonntags
führte Jesus und den Teufel in der
Wüste zu einer Begegnung von
Angesicht zu Angesicht. An diesem
zweiten Fastensonntag hingegen
begeben wir uns auf den Berg Tabor,
um Zeuge des glorreichen
Ereignisses der Verklärung des Herrn



zu werden. Wenn wir in der Wüste
”Jesus als vollkommenen Menschen,
der wie wir sogar der Versuchung
ausgesetzt ist”1, sehen, so betrachten
wir ihn auf dem Tabor “als Sohn
Gottes, der unser Menschsein
vergöttlicht”. Doch trotz des
Kontrasts nehmen beide Ereignisse
das Ostergeheimnis vorweg: “Der
Kampf Jesu mit dem Versucher läßt
den großen abschließenden
Zweikampf der Passion
vorausahnen, während das Licht
seines verklärten Leibes die
Herrlichkeit der Auferstehung
vorwegnimmt”2, lehrt Benedikt XVI.

Die Wüste und das Gebirge haben
gemeinsam, dass sie abgeschiedene
Orte sind, an denen Einsamkeit
herrscht. Zu ihnen zieht sich Jesus,
bewegt vom Heiligen Geist, zurück,
um mit dem Vater zu beten. Die
Heilige Schrift zeigt uns, dass sich
Gott in diesen lärmfreien Räumen
auf besondere Weise offenbart.



Deshalb brauchen wir alle Räume
und Zeiten der Stille, in denen wir
den Lärm, der uns umgibt,
ausblenden und eine innere Einkehr
pflegen können, in der wir Gottes
Flüstern hören. “Die Stille ist in der
Lage, einen inneren Raum tief in uns
selbst zu schaffen, um Gott dort
wohnen zu lassen, damit sein Wort
in uns bleibt, damit die Liebe zu ihm
in unserem Geist und in unserem
Herzen verwurzelt ist und unser
Leben beseelt”3.

Es ist normal, eine gewisse Angst vor
der Stille zu haben, denn sie
verlangt, dass wir in uns gehen, um
die Wahrheit unserer Existenz zu
entdecken. Es ist auch normal, dass
es uns anfangs schwer fällt, den
Lärmpegel in solchen Momenten zu
senken. Aber wenn wir die Stille
inmitten der täglichen Hektik,
inmitten des oft beschleunigten
Kommens und Gehens suchen, dann
öffnen wir einen Weg zur Gegenwart



Gottes. Der Herr wartet oft auf unser
Schweigen, um sich zu offenbaren.

PETRUS, Jakobus und Johannes, die
auf den Tabor hinaufsteigen, werden
unerwartet in das Gebet Jesu
hineingezogen. Sie hatten das
Gesicht des Meisters in der
Vergangenheit oft gesehen; sie hatten
ihn gesehen, als er betete, als er das
Kommen des Reiches predigte oder
viele Kranke heilte. Vielleicht hatten
sie im Antlitz Christi die Gefühle
gesehen, die ihr Herz erfüllten. Auf
dem Gipfel des Tabor jedoch sehen
sie das geliebte Gesicht auf eine neue
Weise.

Jesus offenbart den drei Freunden
seine Herrlichkeit: “Und er wurde
vor ihnen verwandelt; sein Gesicht
leuchtete wie die Sonne und seine
Kleider wurden weiß wie das
Licht” (Mt 17,2). Der Anblick des
verherrlichten Körpers des Herrn
beeindruckte sie so sehr, dass Petrus,



ohne zu wissen, was er sagte,
begeistert ausrief: “Herr, es ist gut,
dass wir hier sind. Wenn du willst,
werde ich hier drei Hütten bauen,
eine für dich, eine für Mose und eine
für Elija” (Mt 17,4). Die Jünger
fühlten sich vergöttlicht. Das Gebet
ist die Erhebung der Seele zu Gott4,
sagt der heilige Johannes von
Damaskus in einer Formulierung, die
der Katechismus der Kirche
aufgegriffen hat; es ist ein Raum der
Stille vor Gott, in den wir gehen, um
von ihm erfüllt zu werden, um
unseren Durst zu stillen.

Die Jünger waren ergriffen von dem,
was sie auf dem Tabor sahen. “Das
Gebet wird in uns die gute, demütige,
heilige Vergöttlichung bewirken",
schrieb der heilige Josefmaria, “und
wir werden imstande sein, ohne die
geringste Gefahr in jedem Milieu zu
arbeiten. (...) Aufgrund dieser
fortwährenden, beharrlichen
Befolgung des göttlichen Willens



wird der Herr den Reichtum seiner
Gaben mit vollen Händen über uns
ausschütten – die gute
Vergöttlichung5.Gleichzeitig ist ein
Gebet, das lebensfremd ist, nicht
gesund. Ein Gebet, das uns vom
konkreten Leben entfremdet, wird
zum Spiritualismus oder, noch
schlimmer, zum Ritualismus.
Erinnern wir uns, dass Jesus,
nachdem er den Jüngern auf dem
Berg Tabor seine Herrlichkeit gezeigt
hat, jenen Augenblick der Ekstase
nicht verlängern wollte, sondern mit
ihnen vom Berg gestiegen ist und
den täglichen Weg
wiederaufgenommen hat. Denn jene
Erfahrung sollte in den Herzen
bleiben als Licht und Kraft ihres
Glaubens; auch als Licht und Kraft
für jene Tage, die vor der Tür
standen: die Tage des Leidens”6.

WIE BEI der Taufe des Herrn im
Jordan, so erschien auch auf dem
Berg Tabor “die ganze Dreifaltigkeit:



der Vater in der Stimme, der Sohn im
Menschen, der Geist in der hellen
Wolke”7. Erstaunt über das, was vor
ihren Augen geschah, erhalten die
drei Jünger Jesu eine Offenbarung,
die sie erst später verstehen werden:
dass der eine Gott gleichzeitig eine
Dreifaltigkeit von Personen ist. Das
Geheimnis Gottes wird uns nach und
nach im Gebet offenbart, oft
vorbereitet durch geistliche Lektüre
und persönliche Weiterbildung. Auf
diese Weise werden wir dem
Heiligen Geist den Weg ebnen, um
unsere Vorstellung von Gott
allmählich zu reinigen und uns zu
lehren, ihm mit Einfachheit und
Vertrauen zu begegnen. Der Heilige
Geist wird aus uns “verklärte
Männer und Frauen”8 machen, die
sich haben regenerieren, korrigieren
und trösten lassen.

Während Petrus noch redete, "siehe,
eine leuchtende Wolke überschattete
sie und siehe, eine Stimme erscholl



aus der Wolke: Dieser ist mein
geliebter Sohn, an dem ich
Wohlgefallen gefunden habe; auf ihn
sollt ihr hören. Als die Jünger das
hörten, warfen sie sich mit dem
Gesicht zu Boden und fürchteten sich
sehr" (Mt 17,5-6). Dies sind Worte
und Momente, die die Apostel nie
vergessen haben. Verbunden mit
dem Gebet Jesu, entdecken auch wir
das Wunder, auf ihn zu hören und
unsere Stellung als Kinder Gottes zu
verstehen. “Das Beten ist die
lebendige Beziehung der Kinder
Gottes zu ihrem unendlich guten
Vater, zu seinem Sohn Jesus Christus
und zum Heiligen Geist. (...) Das
Leben des Gebetes besteht somit
darin, daß wir immer in Gegenwart
des dreimal heiligen Gottes und in
Gemeinschaft mit ihm sind”9. Maria,
die sich von der Gnade innerlich
formen ließ, kann uns helfen, jene
Momente der Stille zu finden, in
denen wir unsere Stellung als Kinder
vertiefen können.



1 Benedikt XVI., Angelus, 17-II-2008.

2 Ebd.

3 Benedikt XVI., Generalaudienz, 7-
III-2012.

4 Hl. Johannes von Damaskus, De fide
orthodoxa, 3, 24.

5 Hl. Josefmaria, Briefe 2, Nr. 54.

6 Hl. Thomas von Aquin,, Summa
theologiae, III, c. 45, a. 4, ad 2.

7 Hl. Johannes Paul II., Homilie, 11-
III-2001.

8 Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 2565.

9 Papst Franziskus, Generalaudienz,
9-VI-2021.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/meditation/betrachtungstext-2-
fastensonntag-a/ (20.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-2-fastensonntag-a/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-2-fastensonntag-a/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-2-fastensonntag-a/

	Betrachtungstext: 2. Woche der Fastenzeit – Sonntag (A)

