
opusdei.org

Betrachtungstext:
18. Woche im
Jahreskreis –
Sonntag (C)

Die Täuschung des Lasters –
Eitelkeit und Diskretion – Geiz
und Loslösung

IN DER heutigen zweiten Lesung
fordert der heilige Paulus die
Kolosser auf, nach den himmlischen
Gütern zu streben. Damit einher geht
ein deutlicher Appell: alles Weltliche
aus ihrem Leben zu entfernen – 
Unzucht, Unreinheit, Leidenschaft,
böse Begierde und die Habsucht, die
Götzendienst ist (Kol 3,5). Denn ein
lasterhaftes Leben hindert uns nicht



nur daran, Gott eines Tages von
Angesicht zu Angesicht zu schauen –
sondern verwehrt uns bereits hier
auf Erden die Möglichkeit zu
wahrem Glück.

So verführerisch das Laster auch
erscheinen mag – weil es sofortige
und intensive Freude verspricht –,
bleibt es trügerisch wie eine Fata
Morgana: Was zunächst real
anmutet, löst sich im entscheidenden
Moment auf. Es bedient häufig tiefe
menschliche Sehnsüchte – nach
Liebe, Geborgenheit, Frieden – und
gaukelt uns vor, ein guter Weg zu
deren Erfüllung zu sein. Doch die
Erfahrung lehrt, dass dieser Weg ins
Leere führt: Nach einer kurzzeitigen
Befriedigung kommt es bald zu
einem Verlangen nach mehr – ohne
dass wahrer Friede einzieht. Zurück
bleibt ein Zustand permanenter
Unzufriedenheit und eine gewisse
Unfähigkeit, einfache Freuden zu



verkosten. Trost findet man nur noch
im Sündhaften.

Papst Franziskus erinnert uns daran,
dass niemand diesem Weg
ausgeliefert ist: „Das Herz des
Menschen kann üblen
Leidenschaften folgen und
schädlichen Versuchungen Gehör
schenken, die in schmeichelnde
Gewänder gekleidet sind, es kann
sich all dem aber auch widersetzen.
(…) Der Mensch ist für das Gute
geschaffen, das ihn wahrhaft
verwirklicht, und in dieser Kunst
kann er sich auch üben und so dafür
sorgen, dass gewisse Haltungen in
ihm dauerhaft werden.“1 Diese
Haltungen sind die Tugenden, die
uns helfen, nicht nur gelegentlich,
sondern beständig das Gute zu
wählen. Ein tugendhafter Mensch ist
besser in der Lage, seine
Leidenschaften zu beherrschen und
mit größerer Freiheit zu handeln: Er
möchte sein Herz nicht mit



Belanglosigkeiten füllen, sondern in
Einklang mit seiner Identität als
Christ authentisch leben. Der heilige
Josefmaria betonte: „Echte Tugend ist
nicht traurig und unsympathisch. Sie
ist froh und liebenswürdig.“2

Der Weg der Tugend ist sicherlich
mit Mühe und Kampf verbunden, um
der Anziehung des Lasters zu
widerstehen. Entscheidend ist jedoch
zu wissen, dass wir so der Gnade
Raum verschaffen, uns zu reinigen,
und eine innere Freiheit erlangen,
die uns das Leben mit dem Herrn
genießen lässt. Papst Franziskus
fasste zusammen: „Der geistliche
Kampf führt uns dahin, jenen
Lastern ins Auge zu blicken, die uns
fesseln, und mit der Gnade Gottes zu
jenen Tugenden unterwegs zu sein,
die in uns aufgehen können und so
den Frühling des Geistes in unser
Leben bringen.“3



EINES dieser Laster ist die Eitelkeit.
Sie verführt uns dazu, unser Glück
an die Meinung der anderen zu
binden. Im Hebräischen steht dafür
ein Wort, das „Dunst“ oder „Hauch“
bedeutet. So erklärt sich die erste
Lesung dieses Sonntags aus dem
Buch Kohelet: Windhauch,
Windhauch, sagte Kohelet,
Windhauch, Windhauch, das ist alles
Windhauch (Koh 1,1-2). Der heilige
Autor will damit bedeuten, dass alles
Streben des eitlen Menschen – nach
Größe, Erfolg, Bewunderung –
flüchtig ist: Wie ein Moment, der
keine Spuren hinterlässt. Der
Kirchenlehrer Basilius erklärte dazu:
„Kohelet offenbart uns die Eitelkeit
alles Irdischen, damit wir begreifen,
dass das Vergängliche nicht
begehrenswert ist und wir unsere
Aufmerksamkeit nicht auf belanglose
oder nichtige Dinge richten sollen.“4

In gewisser Weise führt Eitelkeit zur
Instrumentalisierung menschlicher



Beziehungen: Der andere wird zum
Spender von Anerkennung. Wenn es
nach dem Eitlen ginge, müssten
„seine Person, seine
Unternehmungen, seine Erfolge allen
gezeigt werden: Er bettelt unablässig
um Aufmerksamkeit.“5 Der heilige
Josefmaria merkte an: „Manch einer
meint, er sei wie die Sonne der
Mittelpunkt aller anderen, alles solle
um ihn als dem Zentrum kreisen.“6

Jesus warnte eindringlich davor, gute
Werke nur zu tun, um gesehen zu
werden, denn man suche damit
mehr die menschliche Anerkennung
als die göttliche Belohnung (vgl. Mt
6,1); stattdessen lobte er stille,
diskrete Gesten wie die der armen
Witwe (vgl. Mk 12,41-43). Wenn wir
uns umschauen, entdecken wir auch
heute viele Menschen, die sich still
für andere aufopfern. Christliches
Leben besteht aus vielen Gesten – zu
lächeln trotz Müdigkeit, lieber zu
schweigen als zu verletzen, Zeit zu



verbringen mit schwierigen
Menschen oder unscheinbare
Arbeiten zu verrichten –, die
vielleicht unbeachtet bleiben, aber
Gott sehr wohl sieht. Unddein Vater,
der auch das Verborgene sieht, wird
es dir vergelten (Mt 6,4). Dieser Lohn
wird ein Glück sein, das nicht vom
schwankenden Urteil anderer
abhängt, sondern von der
Gewissheit, Gott zu gefallen.

IM EVANGELIUM spricht Jesus von
einem reichen Mann, der dem Laster
der Habgier verfallen ist. Angesichts
einer reichen Ernte wähnt er, dass
sein Leben von nun an nur noch aus
Wohlergehen, Essen, Trinken und
Vergnügen bestehen wird. Da sprach
Gott zu ihm: Du Narr! Noch in dieser
Nacht wird man dein Leben von dir
zurückfordern. Wem wird dann das
gehören, was du angehäuft hast So



geht es einem, der nur für sich selbst
Schätze sammelt, aber bei Gott nicht
reich ist. Deshalb mahnt Jesus: Gebt
Acht, hütet euch vor jeder Art von
Habgier! Denn das Leben eines
Menschen besteht nicht darin, dass
einer im Überfluss seines Besitzes lebt
(Lk 12,13-21). Die Habgier macht
blind für die Wahrheit, dass Glück
nicht in der Ansammlung von Besitz
liegt, und führt dazu, dass alles, was
nach Verzicht aussieht, als Verlust
erlebt wird. So war es auch beim
reichen Jüngling, der traurig
wegging, als Jesus ihn rief, weil er
sich nicht vorstellen konnte, ohne
seinen Besitz glücklich zu sein (vgl.
Mt 19,22).

Ganz anders die Apostel: Petrus,
Jakobus und Johannes ließen ihre
Boote am Ufer zurück (vgl. Lk 5,11),
Matthäus seinen einträglichen Beruf
als Zöllner (vgl. Mt 9,9). Ihr Verzicht
war konkret – aber auch befreiend.
Denn sie entschieden sich nicht



gegen etwas, sondern für jemanden:
Christus. Anstatt Güter anzuhäufen,
die früher oder später
dahinschwinden, wollten sie ihr
Herz mit etwas Größerem füllen, das
nicht enttäuscht und nicht vergeht.
Der heilige Josefmaria betonte daher,
dass derjenige, der sich entscheidet,
für den Herrn zu leben, in Wahrheit
nichts verliert.7

Das bedeutet natürlich nicht, dass
man sich vollständig von den
materiellen Gegebenheiten
abwenden soll. „Selbstverständlich
bedarfst du der materiellen
Hilfsmittel“, kommentierte der
Gründer des Werkes. „Aber setze
alles daran, dass du selbst von allem
irdischen Besitz losgelöst bist, damit
du diese Mittel stets nur im Dienst an
Gott und den Menschen
gebrauchst.“8 Wir bitten die Jungfrau
Maria, dass sie uns helfe, ein freies
Herz zu haben – eines, das alles als



Gewinn ansieht, was uns näher zu
Christus führt.

1 Franziskus, Audienz, 13.3.2024.

2 Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 657.

3 Franziskus, Audienz, 3.1.2024.

4 Hl. Basilius, In principium
Proverbiorum 1.

5 Franziskus, Audienz, 28.2.2024.

6 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
101.

7 Vgl. hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 21.

8 Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 728.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/meditation/betrachtungstext-18-
woche-im-jahreskreis-sonntag-c/

(29.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-18-woche-im-jahreskreis-sonntag-c/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-18-woche-im-jahreskreis-sonntag-c/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-18-woche-im-jahreskreis-sonntag-c/

	Betrachtungstext: 18. Woche im Jahreskreis – Sonntag (C)

