opusdei.org

Betrachtungstext:
14. Woche im
Jahreskreis —
Sonntag (B)

Ein vertikaler Blick — Die eigene
Schwaéche berihren — Ein
Leben ohne Masken

ICH ERHEBE meine Augen zu dir, der
du thronst im Himmel (Ps 123,1).
Diese Worte des Psalmisten erinnern
uns an eine wesentliche Wahrheit:
Wir miissen zu Gott aufblicken.
Horizontale, rein irdische Blicke
reichen nicht aus, um selbst zu
verstehen: wer wir sind, was unsere
tiefsten Sehnstichte sind, was der
Sinn des Lebens ist. Der vertikale,



auf Gott gerichtete Blick hingegen
erinnert uns daran, dass unser
Ursprung und unsere Bestimmung
gottlich und nicht nur irdisch sind.
Unsere Sehnsucht nach
Transzendenz, unsere Sehnsucht
nach Gott, sind klare Hinweise
darauf, dass uns nichts Geschaffenes
befriedigen kann.

Es ist jedoch nicht immer leicht, die
Notwendigkeit zu erkennen, unsere
Augen zum Herrn zu erheben.
Manchmal fallt es uns schwer, Augen
und Arme fir den Kampf und das
Gebet nach oben gerichtet zu halten,
so wie Mose in der Wiiste um das
Einschreiten Gottes bat, als die
Israeliten versuchten, die Amalekiter
zu besiegen (vgl. Ex 17,11-13). Oft
lassen wir uns von der
Anziehungskraft irdischer Dinge
mitreifsen, die an sich nicht schlecht
sind, aber an die Stelle Gottes treten
und unseren Blick triiben konnen:
Vergnuigen, Ehre, Reichtum, Macht.



Wenn wir unser Herz ausschliefdlich
auf diese Dinge richten, versuchen
wir vergeblich, unseren Durst nach
Gott zu stillen. Fruher oder spater
werden wir frustriert sein, denn wir
sind eigentlich fiir etwas
Wertvolleres geschaffen. Zwei Wege
bieten sich uns dann an: Entweder
wir verfolgen diese irdischen
Begehrlichkeiten weiter — was uns
unbefriedigt lassen wird, da endliche
Guter nur ein begrenztes
Wohlbefinden bieten — oder wir
stellen die Liebe des Herrn in den
Mittelpunkt unseres Lebens, als das
einzige ewige und wirklich
notwendige Gut, von dem aus alles
sein wahres Maf$ erhalt.

Das Alte Testament zeigt uns, dass
das Volk Israel oft Gott vergessen und
einen horizontalen Blick
angenommen hat. Deshalb berief der
Herr zahlreiche Propheten, um die
Israeliten an ihre ursprungliche
Berufung zu erinnern. Einer von



ihnen war Ezechiel, zu dem der Herr
sagte: Ich sende dich zu den S6hnen
Israels, zu abtriinnigen Volkern, die
von mir abtrtinnig wurden. Sie und
thre Viiter sind von mir abgefallen, bis
zum heutigen Tag. Es sind SoOhne mit
trotzigem Gesicht und hartem Herzen.
Zu thnen sende ich dich. Du sollst zu
thnen sagen: So spricht Gott, der Herr.
Sie aber: Mogen sie horen oder es
lassen — denn sie sind ein Haus der
Widerspenstigkeit —, sie werden
erkennen miissen, dass mitten unter
thnen ein Prophet war (Ez 2,3-5). Wir
Christen konnen durch unser
Zeugnis daran erinnern, dass der
Mensch zu mehr berufen ist als nur
zu ruhen, zu essen, zu trinken und
sich zu amiusieren (vgl. Lk 12,19).
Wir blicken nach oben, um einem
gottlichen Ruf zu folgen, der uns auf
Erden und im Himmel glicklich
machen wird.




»SICH SEHNEN bedeutet”, so predigte
einmal Papst Franziskus, ,,das Feuer
lebendig zu halten, das in uns brennt
und uns dazu drangt, iber das
Unmittelbare, das Sichtbare
hinauszugehen. Sich sehnen
bedeutet, das Leben als ein
Geheimnis, das uns ubersteigt,
anzunehmen, wie einen immer
offenen Spalt, der uns einladt, weiter
zu blicken, denn das Leben ist nicht
nur hier, es ist auch ,anderswo‘.“* In
uns brennt ein Feuer, das einer
ursprunglichen Einsamkeit
entsprang und uns dazu treibt, Gott
als den Einzigen zu suchen, der
dieses Feuer 10schen, unsere
Wunden heilen und unseren Durst
nach Gemeinschaft stillen kann. Wie
der heilige Paulus erkennen wir
unsere Begrenztheit und bitten
darum, dass der Stachel aus unserem
Fleisches entfernt wird: jener
Stachel, der uns daran hindert, uns
zu uberheben (vgl. 2 Kor 12,7-8).



Wenn wir beten, unsere Wunden
angesichts der offenen Wunden Jesu
am Kreuz begreifen zu konnen,
erinnern wir uns zugleich an die
Zuversicht schenkende Antwort des
Herrn an den heiligen Paulus: Meine
Gnade genligt dir; denn die Kraft wird
in der Schwachheit vollendet (2 Kor
12,9). So erkennen wir, dass
personliche Schwéachen nicht das
letzte Wort haben: Sie sind da, um
die gottliche Gnade zu empfangen,
um uns daran zu erinnern, dass wir
im Herrn stark sind mit einer Kraft,
die nicht unsere eigene ist. Die Fehler
der Vergangenheit halten uns gerne
in der Horizontalitat fest und lassen
uns glauben, dass unser Leben
niemals abheben kann. Die Gnade
hingegen lasst uns in die Zukunft
blicken, hebt uns empor und lasst
uns erkennen, dass wir mit gottlicher
Hilfe mehr sind als unsere
Geschichte.



Deshalb fiihrt es zur Freude, die
eigenen Wunden festzustellen und
sie in die Hande Gottes zu legen. Viel
lieber also will ich mich meiner
Schwachheit riihmen, schreibt der
heilige Paulus, damit die Kraft Christi
auf mich herabkommt. Deswegen
bejahe ich meine Ohnmacht, alle
Misshandlungen und Note,
Verfolgungen und Angste, die ich fiir
Christus ertrage; denn wenn ich
schwach bin, dann bin ich stark (2 Kor
12,9-10). Die Bertiihrung der eigenen
Schwiéche ist nichts Demiutigendes,
gegen das man sich auflehnen sollte,
sondern kann zu einer Quelle der
Freude werden, welil sie hilft, das
Wirken der gottlichen Gnade im
eigenen Leben zu erkennen. Und das
wird uns anspornen, hoffnungsfroh
zu kdmpfen, weil wir wissen, dass
wir nicht nur auf unsere eigene Kraft
angewiesen sind. Der heilige
Josefmaria sagte: ,Wenn ich
bedenke, dass ich aller Graueltaten
und Irrtimer fahig bin, die die



niedertrachtigsten Menschen
begangen haben, dann geht mir auch
auf, dass ich untreu werden konnte...
Diese Ungewissheit ist eine weitere
Wohltat der Liebe Gottes, denn wie
ein kleines Kind muss ich nun an die
Arme meines Vaters klammern und
jeden Tag ein wenig darum kdmpfen,
mich nicht von ihm zu entferne.
Dann bin ich sicher, dass Gott mich
nicht von seiner Hand lassen wird.“*

,GOTT erhebt durch das, was
erniedrigt”, lesen wir in einem Brief
des heiligen Josefmaria. ,,Wenn die
Seele sich filhren lasst, wenn sie
gehorcht, wenn sie die Lauterung
gefasst annimmt, wenn sie aus dem
Glauben lebt, wird sie mit einem
ungeahnte Licht sehen, angesichts
dessen sie staunend denken wird,
dass sie davor von Geburt an blind
war.“*Wenn die Seele auf diese Weise



reagiert, mit Glauben und einem
ubernatirlichen Sinn angesichts der
Dinge, die sie zundchst demitigen,
wird sie Licht haben und sehen. Es
wird ihr nicht wie den Bewohnern
von Nazaret ergehen, die sich uber
die Predigt von Jesus Christus
emporten und ihn nicht als Messias
erkannten, obwohl sie ihn vor Augen
hatten. Woher hat er das alles? Was
ist das fiir eine Weisheit, die ihm
gegeben ist? Und was sind das fiir
Machttaten, die durch ihn geschehen?
(MK 6,2-3).

Manchmal denken wir vielleicht,
dass Gott und unsere Mitmenschen
uns deshalb mogen, weil sie unsere
gute Seite kennen. Wir glauben dann,
dass sich ihr Urteil vollig &ndern
wirde, wenn sie unsere Fehler oder
Unsicherheiten entdecken wiirden.
So kaschieren wir vielleicht alles,
was uns erniedrigen konnte, trotz all
der damit verbundenen inneren
Spannungen, und bauen auf unsere



eigene Fahigkeit, unsere Probleme zu
l6sen. Ein solcher Zugang ist auf
Dauer anstrengend, vor allem aber
hindert er uns daran, die Hilfe
anzunehmen, die uns der Herr und
die Menschen, die uns wichtig sind,
geben konnen. Gleichzeitig kann er
eine gewisse Schwierigkeit anzeigen,
die Schwéchen anderer Menschen zu
verstehen. Papst Franziskus schrieb
diesbzuiglich einen interessanten
Gedanken: ,Der Bose lasst uns
verdchtlich auf unsere Schwachheit
blicken, wahrend der Heilige Geist
sie voll Erbarmen ans Tageslicht
bringt. Die Sanftmut ist der beste
Weg, um mit dem Schwachen in uns
umzugehen. Der ausgestreckte
Zeigefinger und die Verurteilungen,
die wir anderen gegenuber an den
Tag legen, sind oft ein Zeichen
unserer Unfahigkeit, unsere eigene
Schwaéche, unsere eigene
Zerbrechlichkeit innerlich
anzunehmen.“*



Wenn wir unsere Beziehung zu Gott
und zu anderen ohne Masken leben,
konnen wir zeigen, dass die gottliche
Liebe keine Bedingungen kennt.
,Hab keine Angst, man konnte die
Fehler sehen, die du und ich haben¥,
sagte der heilige Josefmaria, ,,mich
drangt es geradezu, sie zu offenbaren
und von meinem personlichen
Kampf zu erzdhlen, von meinem
Wunsch, mich in diesem oder jenem
Punkt zu verbessern, um dem Herrn
gegenuber treu zu sein. Das
Bemitihen, diese Mangel zu bannen
und zu uberwinden, ist bereits eine
Art und Weise, die gottlichen Wege
aufzuzeigen.“ Die Jungfrau Maria
weifs als gute Mutter genau, wie wir
sind. Sie kann uns helfen, unsere
Fehler und die Fehler der anderen
liebevoll und mit Verstandnis zu
betrachten.




1 Franziskus, Predigt, 6.1.2022.

2 Hl. Josefmaria, Der Kreuzweg, XIV.
Station, Nr. 5.

3 Hl. Josefmaria, Brief 2, Nr. 17.
4 Franziskus, Patris Corde, Nr. 2.

5 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
163.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/meditation/betrachtungstext-14-
woche-im-jahreskreis-sonntag-b/
(30.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-14-woche-im-jahreskreis-sonntag-b/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-14-woche-im-jahreskreis-sonntag-b/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-14-woche-im-jahreskreis-sonntag-b/

	Betrachtungstext: 14. Woche im Jahreskreis – Sonntag (B)

