
opusdei.org

Betrachtungstext:
14. Woche im
Jahreskreis –
Sonntag (B)

Ein vertikaler Blick – Die eigene
Schwäche berühren – Ein
Leben ohne Masken

ICH ERHEBE meine Augen zu dir, der
du thronst im Himmel (Ps 123,1).
Diese Worte des Psalmisten erinnern
uns an eine wesentliche Wahrheit:
Wir müssen zu Gott aufblicken.
Horizontale, rein irdische Blicke
reichen nicht aus, um selbst zu
verstehen: wer wir sind, was unsere
tiefsten Sehnsüchte sind, was der
Sinn des Lebens ist. Der vertikale,



auf Gott gerichtete Blick hingegen
erinnert uns daran, dass unser
Ursprung und unsere Bestimmung
göttlich und nicht nur irdisch sind.
Unsere Sehnsucht nach
Transzendenz, unsere Sehnsucht
nach Gott, sind klare Hinweise
darauf, dass uns nichts Geschaffenes
befriedigen kann.

Es ist jedoch nicht immer leicht, die
Notwendigkeit zu erkennen, unsere
Augen zum Herrn zu erheben.
Manchmal fällt es uns schwer, Augen
und Arme für den Kampf und das
Gebet nach oben gerichtet zu halten,
so wie Mose in der Wüste um das
Einschreiten Gottes bat, als die
Israeliten versuchten, die Amalekiter
zu besiegen (vgl. Ex 17,11-13). Oft
lassen wir uns von der
Anziehungskraft irdischer Dinge
mitreißen, die an sich nicht schlecht
sind, aber an die Stelle Gottes treten
und unseren Blick trüben können:
Vergnügen, Ehre, Reichtum, Macht.



Wenn wir unser Herz ausschließlich
auf diese Dinge richten, versuchen
wir vergeblich, unseren Durst nach
Gott zu stillen. Früher oder später
werden wir frustriert sein, denn wir
sind eigentlich für etwas
Wertvolleres geschaffen. Zwei Wege
bieten sich uns dann an: Entweder
wir verfolgen diese irdischen
Begehrlichkeiten weiter – was uns
unbefriedigt lassen wird, da endliche
Güter nur ein begrenztes
Wohlbefinden bieten – oder wir
stellen die Liebe des Herrn in den
Mittelpunkt unseres Lebens, als das
einzige ewige und wirklich
notwendige Gut, von dem aus alles
sein wahres Maß erhält.

Das Alte Testament zeigt uns, dass
das Volk Israel oft Gott vergessen und
einen horizontalen Blick
angenommen hat. Deshalb berief der
Herr zahlreiche Propheten, um die
Israeliten an ihre ursprüngliche
Berufung zu erinnern. Einer von



ihnen war Ezechiel, zu dem der Herr
sagte: Ich sende dich zu den Söhnen
Israels, zu abtrünnigen Völkern, die
von mir abtrünnig wurden. Sie und
ihre Väter sind von mir abgefallen, bis
zum heutigen Tag. Es sind Söhne mit
trotzigem Gesicht und hartem Herzen.
Zu ihnen sende ich dich. Du sollst zu
ihnen sagen: So spricht Gott, der Herr.
Sie aber: Mögen sie hören oder es
lassen – denn sie sind ein Haus der
Widerspenstigkeit –, sie werden
erkennen müssen, dass mitten unter
ihnen ein Prophet war (Ez 2,3-5). Wir
Christen können durch unser
Zeugnis daran erinnern, dass der
Mensch zu mehr berufen ist als nur
zu ruhen, zu essen, zu trinken und
sich zu amüsieren (vgl. Lk 12,19).
Wir blicken nach oben, um einem
göttlichen Ruf zu folgen, der uns auf
Erden und im Himmel glücklich
machen wird.



„SICH SEHNEN bedeutet“, so predigte
einmal Papst Franziskus, „das Feuer
lebendig zu halten, das in uns brennt
und uns dazu drängt, über das
Unmittelbare, das Sichtbare
hinauszugehen. Sich sehnen
bedeutet, das Leben als ein
Geheimnis, das uns übersteigt,
anzunehmen, wie einen immer
offenen Spalt, der uns einlädt, weiter
zu blicken, denn das Leben ist nicht
nur ,hier‘, es ist auch ,anderswo‘.“1 In
uns brennt ein Feuer, das einer
ursprünglichen Einsamkeit
entsprang und uns dazu treibt, Gott
als den Einzigen zu suchen, der
dieses Feuer löschen, unsere
Wunden heilen und unseren Durst
nach Gemeinschaft stillen kann. Wie
der heilige Paulus erkennen wir
unsere Begrenztheit und bitten
darum, dass der Stachel aus unserem
Fleisches entfernt wird: jener
Stachel, der uns daran hindert, uns
zu überheben (vgl. 2 Kor 12,7-8).



Wenn wir beten, unsere Wunden
angesichts der offenen Wunden Jesu
am Kreuz begreifen zu können,
erinnern wir uns zugleich an die
Zuversicht schenkende Antwort des
Herrn an den heiligen Paulus: Meine
Gnade genügt dir; denn die Kraft wird
in der Schwachheit vollendet (2 Kor
12,9). So erkennen wir, dass
persönliche Schwächen nicht das
letzte Wort haben: Sie sind da, um
die göttliche Gnade zu empfangen,
um uns daran zu erinnern, dass wir
im Herrn stark sind mit einer Kraft,
die nicht unsere eigene ist. Die Fehler
der Vergangenheit halten uns gerne
in der Horizontalität fest und lassen
uns glauben, dass unser Leben
niemals abheben kann. Die Gnade
hingegen lässt uns in die Zukunft
blicken, hebt uns empor und lässt
uns erkennen, dass wir mit göttlicher
Hilfe mehr sind als unsere
Geschichte.



Deshalb führt es zur Freude, die
eigenen Wunden festzustellen und
sie in die Hände Gottes zu legen. Viel
lieber also will ich mich meiner
Schwachheit rühmen, schreibt der
heilige Paulus, damit die Kraft Christi
auf mich herabkommt. Deswegen
bejahe ich meine Ohnmacht, alle
Misshandlungen und Nöte,
Verfolgungen und Ängste, die ich für
Christus ertrage; denn wenn ich
schwach bin, dann bin ich stark (2 Kor
12,9-10). Die Berührung der eigenen
Schwäche ist nichts Demütigendes,
gegen das man sich auflehnen sollte,
sondern kann zu einer Quelle der
Freude werden, weil sie hilft, das
Wirken der göttlichen Gnade im
eigenen Leben zu erkennen. Und das
wird uns anspornen, hoffnungsfroh
zu kämpfen, weil wir wissen, dass
wir nicht nur auf unsere eigene Kraft
angewiesen sind. Der heilige
Josefmaria sagte: „Wenn ich
bedenke, dass ich aller Gräueltaten
und Irrtümer fähig bin, die die



niederträchtigsten Menschen
begangen haben, dann geht mir auch
auf, dass ich untreu werden könnte…
Diese Ungewissheit ist eine weitere
Wohltat der Liebe Gottes, denn wie
ein kleines Kind muss ich nun an die
Arme meines Vaters klammern und
jeden Tag ein wenig darum kämpfen,
mich nicht von ihm zu entferne.
Dann bin ich sicher, dass Gott mich
nicht von seiner Hand lassen wird.“2

„GOTT erhebt durch das, was
erniedrigt“, lesen wir in einem Brief
des heiligen Josefmaria. „Wenn die
Seele sich führen lässt, wenn sie
gehorcht, wenn sie die Läuterung
gefasst annimmt, wenn sie aus dem
Glauben lebt, wird sie mit einem
ungeahnte Licht sehen, angesichts
dessen sie staunend denken wird,
dass sie davor von Geburt an blind
war.“3Wenn die Seele auf diese Weise



reagiert, mit Glauben und einem
übernatürlichen Sinn angesichts der
Dinge, die sie zunächst demütigen,
wird sie Licht haben und sehen. Es
wird ihr nicht wie den Bewohnern
von Nazaret ergehen, die sich über
die Predigt von Jesus Christus
empörten und ihn nicht als Messias
erkannten, obwohl sie ihn vor Augen
hatten. Woher hat er das alles? Was
ist das für eine Weisheit, die ihm
gegeben ist? Und was sind das für
Machttaten, die durch ihn geschehen?
(Mk 6,2-3).

Manchmal denken wir vielleicht,
dass Gott und unsere Mitmenschen
uns deshalb mögen, weil sie unsere
gute Seite kennen. Wir glauben dann,
dass sich ihr Urteil völlig ändern
würde, wenn sie unsere Fehler oder
Unsicherheiten entdecken würden.
So kaschieren wir vielleicht alles,
was uns erniedrigen könnte, trotz all
der damit verbundenen inneren
Spannungen, und bauen auf unsere



eigene Fähigkeit, unsere Probleme zu
lösen. Ein solcher Zugang ist auf
Dauer anstrengend, vor allem aber
hindert er uns daran, die Hilfe
anzunehmen, die uns der Herr und
die Menschen, die uns wichtig sind,
geben können. Gleichzeitig kann er
eine gewisse Schwierigkeit anzeigen,
die Schwächen anderer Menschen zu
verstehen. Papst Franziskus schrieb
diesbzüglich einen interessanten
Gedanken: „Der Böse lässt uns
verächtlich auf unsere Schwachheit
blicken, während der Heilige Geist
sie voll Erbarmen ans Tageslicht
bringt. Die Sanftmut ist der beste
Weg, um mit dem Schwachen in uns
umzugehen. Der ausgestreckte
Zeigefinger und die Verurteilungen,
die wir anderen gegenüber an den
Tag legen, sind oft ein Zeichen
unserer Unfähigkeit, unsere eigene
Schwäche, unsere eigene
Zerbrechlichkeit innerlich
anzunehmen.“4



Wenn wir unsere Beziehung zu Gott
und zu anderen ohne Masken leben,
können wir zeigen, dass die göttliche
Liebe keine Bedingungen kennt.
„Hab keine Angst, man könnte die
Fehler sehen, die du und ich haben“,
sagte der heilige Josefmaria, „mich
drängt es geradezu, sie zu offenbaren
und von meinem persönlichen
Kampf zu erzählen, von meinem
Wunsch, mich in diesem oder jenem
Punkt zu verbessern, um dem Herrn
gegenüber treu zu sein. Das
Bemühen, diese Mängel zu bannen
und zu überwinden, ist bereits eine
Art und Weise, die göttlichen Wege
aufzuzeigen.“5 Die Jungfrau Maria
weiß als gute Mutter genau, wie wir
sind. Sie kann uns helfen, unsere
Fehler und die Fehler der anderen
liebevoll und mit Verständnis zu
betrachten.



1 Franziskus, Predigt, 6.1.2022.

2 Hl. Josefmaria, Der Kreuzweg, XIV.
Station, Nr. 5.

3 Hl. Josefmaria, Brief 2, Nr. 17.

4 Franziskus, Patris Corde, Nr. 2.

5 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
163.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/meditation/betrachtungstext-14-
woche-im-jahreskreis-sonntag-b/

(30.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-14-woche-im-jahreskreis-sonntag-b/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-14-woche-im-jahreskreis-sonntag-b/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-14-woche-im-jahreskreis-sonntag-b/

	Betrachtungstext: 14. Woche im Jahreskreis – Sonntag (B)

