
opusdei.org

Betrachtungstext:
12. Woche im
Jahreskreis –
Sonntag (C)

Die durchbohrte Seite Jesu wird
zur Quelle – Durch den Glauben
Kinder Gottes im Sohn –
Nachfolge Christi im Kreuz

DIE HEUTIGEN LESUNGEN erinnern
uns an unsere Geburt und
Verfassung als Kinder Gottes in Jesus
Christus. In der ersten Lesung hören
wir einen Abschnitt aus dem Buch
Sacharja, das zahlreiche Hinweise
auf den kommenden Messias enthält,
die in den Evangelien eindeutig auf
Christus bezogen werden. Sacharja



kündigt den Einzug Jesu in Jerusalem
auf einem Esel an, den Verrat durch
Judas für dreißig Silberstücke, die
Zerstreuung der Jünger nach der
Verhaftung Jesu, die Finsternis in der
Todesstunde Jesu – und, wie wir
heute hören, die Durchbohrung der
Seite des gekreuzigten Messias: Sie
werden auf mich blicken, auf ihn, den
sie durchbohrt haben (Sach 12,10) –
ein Satz, mit dem der Evangelist
Johannes seine Schilderung der
Passion beschließt (Joh 19,37).

In Sacharjas Prophezeiung beklagen
und beweinen die Menschen den,
den sie – in ihrer Verblendung –
selbst ans Kreuz geschlagen haben.
Wie ist ein solcher Wandel möglich?
So hören wir Sacharja sagen: Über
das Haus David und über die
Einwohner Jerusalems werde ich
einen Geist des Mitleids und des
flehentlichen Bittens ausgießen. An
jenem Tag wird für das Haus David
und für die Einwohner Jerusalems



eine Quelle entspringen gegen Sünde
und Unreinheit (Sach 13,1). Mit dem
Opfer Christi ist eine neue Zeit
angebrochen – die durchbohrte Seite
Jesu ist zur Quelle geworden.

Es gibt kein erschütternderes Bild als
das des Gekreuzigten, der sich bis
zum Ende verschenkt. Schauen wir
auf ihn. Blicken wir ihn an – und
staunen wir über seine
unbegreifliche Güte. Wie der heilige
Josefmaria betonte, kommt Christus
„nicht, um uns zu verurteilen oder
uns unsere Bedürftigkeit und Bosheit
vorzuwerfen: Er kommt, um uns zu
retten, uns zu vergeben und zu
entschuldigen, um uns Frieden und
Freude zu bringen. Wenn wir einmal
dieses tröstliche Verhältnis des Herrn
zu seinen Kindern erkannt haben,
verwandeln sich unsere Herzen wie
von selbst, und wir werden sehen,
wie sich vor unseren Augen ein
vollkommen neues Panorama



eröffnet, voll von Bedeutung, Tiefe
und Licht.“1

DER HEILIGE PAULUS besuchte und
missionierte die Galater auf seiner
zweiten Missionsreise in Kleinasien.
Sie nahmen ihn auf wie einen Engel
und erklärten, sie wären bereit, ihre
Augen auszureißen, um sie ihm zu
geben (vgl. Gal. 4,13-15). Mit seinem
Brief will Paulus diese junge
Gemeinde in ihrem neuen Glauben
festigen. Er erinnert sie an ihre
große Würde: Durch die Annahme
des Glaubens – in der Taufe – sind sie
Söhne Gottes in Christus Jesus (Gal
3,26) und damit auch seine Erben
geworden.

Papst Franziskus, der dem
Galaterbrief eine eigene Katechese
widmete, sagte zu dieser Stelle: „Die
Kindschaft, von der Paulus spricht,



ist nicht mehr jene allgemeine, die
alle Menschen einbezieht, als Söhne
und Töchter des einen Schöpfers. (…)
Nein. Das in Christus (Gal 3,26) macht
den Unterschied, und dies geschieht
durch die Teilhabe an der Erlösung
Christi, beginnend mit dem
Sakrament der Taufe. Jesus ist unser
Bruder geworden und hat uns durch
seinen Tod und seine Auferstehung
mit dem Vater versöhnt. Wer
Christus im Glauben annimmt, hat
ihn und die Würde der Kindschaft –
durch die Taufe – angezogen (vgl. V.
27).“2

Die Taufe verleiht uns eine neue
Identität, die alle Unterschiede
übersteigt: Es gibt nicht mehr Juden
und Griechen, nicht Sklaven und Freie,
nicht männlich und weiblich; denn ihr
alle seid einer in Christus Jesus (Gal
3,28) – Worte von revolutionärer
Kraft, über die man nicht
hinweglesen sollte: „Paulus bestätigt
die tiefe Einheit, die zwischen allen



Getauften besteht, ganz gleich,
welchem Lebensstand sie angehören,
Männer wie Frauen, denn jeder ist in
Christus ein neues Geschöpf. Alle
Unterschiede treten zurück hinter
die Würde, Kinder Gottes zu sein, der
mit seiner Liebe eine wahre und
grundlegende Gleichheit schafft. Wir
alle sind gleich durch die Erlösung
Christi und die Taufe, die wir
empfangen haben: Söhne und
Töchter Gottes – gleich (…). Unsere
Verantwortung ist es nun,
entschieden diesen Weg der
Gleichheit zu gehen, jener Gleichheit,
die aus der Erlösung in Christus
erwächst.“3

EIN CHRISTLICHER Autor schrieb:
„ Alle Menschen sind Kinder Gottes,
ihres Schöpfers. Aber die Christen
wissen es – oder sie sollten es wissen
–, und zwar nicht theoretisch,



sondern existentiell: Jesus Christus
hat ihnen Gott als den Vater gezeigt,
nicht ,im Bilde‘, sondern in Fleisch
und Blut, nämlich in sich selbst.“4 Als
Kinder Gottes zu glauben, führt uns
notwendigerweise dazu, das Kreuz
zu lieben – wenn Pläne scheitern,
Krankheit sich einstellt, Arbeit zur
Last wird oder kleine, häufige
Widerwärtigkeiten das Leben
begleiten. Denn Christus hat klar
gesagt: Wenn einer hinter mir
hergehen will, verleugne er sich selbst,
nehme täglich sein Kreuz auf sich und
folge mir nach (Lk 9,23).

Mit gläubiger Einsicht können wir
lernen, die Dinge realistisch
einzuschätzen, beginnend damit,
dass wir den Erlöser der Welt
anrufen: Herr, nur du weißt, was
zwischen dem Anfang und Ende
meines Lebens das Beste für mich ist.
Ich überlasse mich dir – und nehme
mein Kreuz an. Diese Haltung
bestimmt dann das Alltagsgeschehen



und führt zu einem friedvollen Sich-
Überlassen, das dem Schmerzvollen,
Unverständlichen und oftmals
Unfasslichen seine Bitterkeit nimmt.
Um diese Sicht zu bewahren – und
weder falschen Trost zu suchen noch
eine Art stoischer Gleichgültigkeit
anzunehmen –, rät der heilige
Josefmaria, das Kreuz-Tragen in
kleinen Dingen zu üben: durch
kleine freiwillige Verzichte, die
keinen materiellen Schaden
verursachen und nicht gegen die
Gerechtigkeit verstoßen, oder indem
wir die Zeit gut ausnützen und die
Arbeit im Blick auf Gott verrichten,
denn: „Der Herr hat ein Recht darauf
– und für uns ist es eine Pflicht –,
dass wir ihn ,in jedem Augenblick‘
verherrlichen.“5

Die natürliche Reaktion auf Schmerz
ist Ablehnung oder die Frage nach
dem Sinn. Maria wurde bereits
unmittelbar nach der Geburt ihres
Sohnes Schmerz angekündigt. Sie



leidet dabei nicht erst unter dem
Kreuz, sondern wird auch im Tagein,
Tagaus ihrer Arbeit und ihres
Familienlebens zur Miterlöserin im
Glauben. Rufen wir sie an, die
Meisterin des verborgenen und
schweigenden Opfers! Denn mit dem
Licht des Glaubens arbeitet Maria
zumeist auf diese Weise mit ihrem
Sohn zusammen: unbeobachtet –
wissend und schweigend. Die Werke
des Glaubens finden nicht in der
großen Öffentlichkeit statt, sondern
im Verborgenen – und der Vater, der
auch das Verborgene sieht, wird sie
vergelten (Mt 6,4).

1 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
165.

2 Franziskus, Audienz, 8.9.2021.

3 ebd.



4 Peter Berglar, Opus Dei – Leben und
Werk des Gründers Josemaría
Escrivá, Köln 1992, S. 94-95.

5 Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 508.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/meditation/betrachtungstext-12-
sonntag-im-jahreskreis-c/ (04.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-12-sonntag-im-jahreskreis-c/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-12-sonntag-im-jahreskreis-c/
https://opusdei.org/de-de/meditation/betrachtungstext-12-sonntag-im-jahreskreis-c/

	Betrachtungstext: 12. Woche im Jahreskreis – Sonntag (C)

