
opusdei.org

Zur Frühgeschichte
des Zölibats

Um 385 schrieb Papst Siricius
den Zölibat verpflichtend vor.
Doch die Enthaltsamkeit der
Priester war keine Neuerung,
sondern wurde seit
apostolischer Zeit als
selbstverständlich angesehen.

11.05.2010

Wir bringen einige Feststellungen
über den Zölibat zur Zeit der frühen
Kirche. Sie beruhen auf einem Referat,
das Prof. Dr. Stefan Heid vom
Päpstlichen Institut für christliche



Archäologie in Rom über die heutige
historische Forschung zum Zölibat
gehalten hat. Der Vortrag fand statt
im Rahmen einer Tagung über den
Zölibat an der Theologischen Fakultät
der Päpstlichen Universität Santa
Croceam 4. und 5. März 2010 in Rom.

War der Zölibat in der Urkirche
allgemein verpflichtend? Im
heutigen wissenschaftlichen Denken
gilt eine Erkenntnis nur so lange als
historisch gesichert, als zu dieser
These kein Widerspruch auftaucht.
In unserem Fall wird aus der
Tatsache, dass damals viele Kleriker
Kinder hatten, der Schluss gezogen,
dass der Zölibat in der frühen Kirche
nicht verpflichtend gewesen sein
kann. Die historische Erfahrung zeigt
jedoch, dass es in der ganzen
Geschichte der Kirche niemals
radikale Brüche gegeben hat.

Keine Neuerung des 4.
Jahrhunderts

https://opusdei.org/article/der-zolibat-theologie-und-leben/
https://opusdei.org/article/der-zolibat-theologie-und-leben/
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/


Die Päpste erfinden nie etwas Neues.
Dies vorausgesetzt könne man davon
ausgehen, dass die berühmte
Anordnung des Papstes Siricius (384–
399) aus dem Jahre 385 (386) in
seinen Dekreten „Directa“ und „Cum
in unum“, durch die der Zölibat für
die ganze Priesterschaft (Bischöfe,
Priester und auch Diakone)
obligatorisch gemacht wurde, nichts
radikal Neues gebracht haben kann.
Der Papst hätte sich lächerlich
gemacht, wenn er Tausenden von
höheren Geistlichen unvermittelt
etwas auferlegt hätte, was es bis
dahin nicht gab. Das Argument, der
Bischof Pafnuzius habe sich gegen
den Zölibat in der Urkirche
ausgesprochen, ist nicht stichhaltig.
Seine Beweisführung richtete sich
lediglich gegen die zwangsweise
Enthaltsamkeit bereits verheirateter
Priester. Ohnehin ist der ganze Text
neuerdings als Legende entlarvt
worden, die aus dem Umfeld der
Sekte der Novatianer hervorging.



Die Enthaltsamkeit der Priester war
also zur Zeit des Papstes Siricius im
vierten Jahrhundert keine Neuerung.
Die gegenteilige Annahme hieße die
Möglichkeiten des Papsttums
überschätzen. Im Übrigen hat sich
Siricius der Zustimmung von achtzig
Bischöfen versichert, denen sich kurz
darauf die Bischöfe der Synode von
Karthago (390) anschlossen. Die
Bischöfe von Italien, Spanien und
Gallien zogen wenig später nach.

Welche Grundlage hatte diese neu
formulierte Entscheidung? Die
Bischöfe kamen zusammen mit dem
Papst zu dem Schluss, dass die
Enthaltsamkeit der Kleriker auf die
Zeit der Apostel zurückgeht. Die
Frage ist, ob das wirklich so war.

Zunächst scheint jedoch das
Gegenteil der Fall zu sein. Im ersten
Timotheus-Brief heißt es: „Der
Bischof soll... der Mann nur einer
Frau“ sein (1 Tim 3,2), der „Diakon



nur einmal verheiratet...“ (1 Tim
3,12), „ein Ältester (Presbyter) nur
einmal verheiratet“ sein (Tit 1,6).
Wenn also ein Kandidat verheiratet
ist (er musste es nicht sein), dann
musste in jedem Fall seine Frau die
erste Frau sein. Ein logischer
Kurzschluss würde annehmen, dass
diese Anweisungen gegen den
Zölibat gerichtet seien. Das Wort
„nur einmal verheiratet sein“
beinhaltet aber, dass z.B. ein Witwer,
der wieder heiratet, nicht Priester
sein kann. Ähnliches gilt übrigens
analog für den Stand der Witwen, zu
dem eine Frau nicht gehören konnte,
wenn sie vorhatte wieder zu
heiraten. Im ersten Brief an die
Korinther sagt Paulus, wer sich nicht
sexuell enthalten könne, also wer
„brennt“, solle heiraten.

Enthaltsamkeit ab der Weihe

Wenn also die zur Priesterweihe
zugelassenen verheirateten



Kandidaten – so wie die Frauen, die
dem Witwenstand angehörten – die
Fähigkeit besitzen mussten, die
vollkommene Enthaltsamkeit zu
leben, und auch keine Erlaubnis
bekamen, nach der Priesterweihe
eine Ehe einzugehen, so kann daraus
geschlossen werden, dass die
vollkommene Enthaltsamkeit vom
Augenblick der Ordination an zu
leben war: Die jungfräulichen
Kandidaten bekamen nicht die
Erlaubnis zu heiraten, die
verwitweten Männer durften nicht
wieder heiraten. Demnach sollten die
verheirateten nicht „brennen“, das
heißt keine Kinder zeugen.

Wie kommt es aber, dass eine solche
Vorschrift nicht in den
Pastoralbriefen enthalten ist?
Antwort: In diesen Paulusbriefen
steht überhaupt nichts über das
Leben nach der Weihe. Es wird
lediglich aufgeführt, wer nicht zu



den Weihen zugelassen werden
kann.

Nach unseren heutigen, aus dem 19.
Jahrhundert stammenden
Vorstellungen ist der Weg zur
Priesterweihe sehr subjektiv
unterlegt. So wie man heute für die
Ehe eine persönliche
Liebesbeziehung voraussetzt, spricht
man beim Priester von einer
Berufung als von einer persönlichen
Inspiration. Das war nicht das
Denken der Urkirche. Von
niemandem wurde erwartet, dass er
sich zum Priestertum berufen fühlte.
Wenn das vorlag, war es natürlich
willkommen. Jesus hatte Petrus oder
Andreas nicht gefragt, ob sie sich ein
Leben im Zölibat vorstellen konnten.
Er hat sie berufen, weil er sie dazu
disponiert sah. Das war auch das
Vorgehen der Urkirche. Berühmte
Beispiele sind Ambrosius,
Augustinus, Gregor von Nazianz und
Gregor von Nyssa.



Wir können festhalten, dass in dem
großen Zeitraum vom 1. zum 4.
Jahrhundert die Vorstellung vom
priesterlichen Zölibat in Ost und
West als selbstverständlich
angesehen wurde. Die Synoden und
die Kirchenväter in Kleinasien,
Syrien, Ägypten, Nordafrika, Spanien
und Rom geben darüber reichlich
Zeugnis. Berühmte Zeitzeugen sind
Klemens und Origenes von
Alexandrien, Hippolyt von Rom,
Tertullian und Zyprian von Karthago,
Eusebius von Caesarea, Kyrill von
Jerusalem, Athanasius von
Alexandrien, Hieronymus,
Epiphanius von Salamis und
schließlich Sinesius von Cyrene.

Interessanterweise sind die
Zeugnisse über den Zölibat der
Kleriker im griechischen Osten
reichlicher als im lateinischen
Westen. Die Disziplin bleibt immer
die gleiche. Allerdings wurde sie ab
dem fünften Jahrhundert in einigen



Regionen der Ostkirche nach und
nach fallen gelassen.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/zur-fruhgeschichte-des-
zolibats/ (26.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/zur-fruhgeschichte-des-zolibats/
https://opusdei.org/de-de/article/zur-fruhgeschichte-des-zolibats/
https://opusdei.org/de-de/article/zur-fruhgeschichte-des-zolibats/

	Zur Frühgeschichte des Zölibats

