
opusdei.org

Zur alten und neuen
Form der
Eucharistiefeier

Zwei Jahre nach der
päpstlichen Entscheidung:
Msgr. Dr. Peter von Steinitz
über die Heilige Messe in der
ordentlichen und der
außerordentlichen Ritusform

07.05.2009

Durch das Motu proprium
„Summorum pontificum” vom Jahre
2007 ist nach vielen Jahren der
Unsicherheit und bei vielen auch der



Frustration eine neue Situation
entstanden. Nun kann die Heilige
Messe auch ohne Sondererlaubnis in
der überkommenen, nun
„außerordentlich“ genannten Form
gefeiert werden kann. Zwar müssen
weiterhin einige Voraussetzungen
erfüllt werden, aber Gläubige, die es
wollen, können in jeder größeren
Stadt eine Heilige Messe in dieser
Form finden. 

Das Überraschende ist im Ergebnis
nicht die neue Bestimmung selbst,
sondern ihr psychologischer Effekt.
Damit verhält es sich ähnlich wie bei
dem sogenannten Dritten Geheimnis
von Fatima, über das jahrzehntelang
heftig diskutiert und spekuliert
wurde. Nachdem aber Kardinal
Ratzinger im Jahre 2000 den Text
öffentlich gemacht hatte, war
gewissermaßen „die Luft raus“ und
die Gemüter beruhigten sich. 



Ob nach der neuen Form von Paul
VI. oder nach der traditionellen
Form, die Pius V. im 16. Jahrhundert
eingeführt und Johannes XXIII. 1962
mit leichten Veränderungen
versehen hatte: Grundsätzlich ist die
Heilige Messe dieselbe geblieben.
Auch die Liturgie der Ostkirchen ist
ja in ihren wesentlichen Elementen
mit unserer Heiligen Messe
identisch, auch wenn sie manchem
als eine ganz andere Art von Feier
erscheinen mag. Doch anders als bei
der Chrysostomus-Liturgie der
Ostkirchen sind bei der Messe Pauls
VI. gegenüber der älteren Form nicht
nur die wesentlichen Elemente nach
wie vor die selben, auch fast alle
Formulierungen sind die gleichen
geblieben – und nicht etwa nur die
Wandlungsworte. 

Viele Freunde der außerordentlichen
Messform schätzen den „sakraleren“
Eindruck, den ihnen die „alte“ Messe
vermittelt, weil dort erkennbar



werde, dass Gott die Hauptperson ist,
und erst dann der Mensch kommt. In
diesem Sinne finden sie oft, dass das
Verhältnis zwischen
Wortgottesdienst und Eucharistie in
der neuen Form zulasten der
Eucharistie verschoben ist. 

Die Heilige Messe ist Opfer und Mahl
zugleich. Bei der Einführung der
„neuen“ Messe meinten einige
Priester, man müsse den
Mahlcharakter der Feier stärker
betonen, was überzeugt, wenn es
nicht auf Kosten des Opfercharakters
geht. Wie bei allen gelegentlich
kritisierten Detailpunkten kann auch
hier die Gefahr einer
„Horizontalisierung“ durchaus
vermieden werden, wenn man sich
an die Rubriken des Messbuchs hält. 

Zumeist feiert der Priester die Heilige
Messe in der ordentlichen Form den
Gläubigen zugewandt (versus
populo). Je nach dem kann dadurch



die Aufmerksamkeit mehr auf die
Person des Priesters gelenkt werden.
Umso wichtiger ist es auch hier, dass
er sich persönlich zurücknimmt und
so die Messe deutlich auf Gott
ausrichtet. Das wird noch
unterstrichen, wenn auf dem Altar,
also zwischen ihm und dem Volk, ein
Standkreuz und Kerzenleuchter
stehen, wie man dies etwa bei der
Ostermesse 2009 des Heiligen Vaters
auf dem Petersplatz sehen konnte. 

Nach den Vorgaben des II.
Vatikanischen Konzils war die
Liturgiereform bestrebt, die
Gläubigen stärker am Gottesdienst zu
beteiligen (actuosa participatio).
Allerdings schauen die Gläubigen
auch bei der traditionellen Ritusform
durchaus nicht durchgehend „rein
passiv“ zu. Besonders bei
Sonntagsmessen können sie sich mit
Liedern und Gebeten einbringen und
die lateinischen Texte im „Schott“
leicht auf Deutsch mitlesen.



Außerdem gibt es doch so etwas wie
eine Interaktion, einen Dialog, der
allerdings nicht mit dem gläubigen
Volk stattfindet, sondern zwischen
Zelebranten und Messdiener.
Ähnlich übrigens bei der orthodoxen
Liturgie zwischen Zelebrant und
Chor. 

Im Folgenden seien einige weitere
Merkmale der beiden
Zelebrationsformen angesprochen.
Dabei wird immer klarer, dass es
eher geringfügige Unterschiede
zwischen der „alten“ und der
„neuen“ Messe gibt. Die Irritationen
der Vergangenheit entstanden
offensichtlich mehr aus Willkür bei
der Handhabung der neuen
Bestimmungen über die Messefeier
als aus den Bestimmungen selbst. 

Nach den Anmerkungen (Rubriken)
des neuen Messbuchs sind dem
Priester in einigen Details gewisse
Freiheiten bzw. zwei oder drei



Optionen anheim gestellt, zum
Beispiel beim Bußakt. Allerdings
sollte der Zelebrant der Versuchung
widerstehen, nun alles nach seinem
persönlichen Geschmack zu gestalten
und wesentliche Worte
umzuformulieren. Wenn er sogar
Worte des Hochgebets nach eigenem
Gutdünken verändert oder auslässt,
muss schon von Willkür oder sogar
von Ungehorsam gesprochen
werden. 

Einen „Friedenskuss“ gibt es in der
ordentlichen Liturgie nur zwischen
dem Zelebranten und gegebenenfalls
den assistierende sogenannten
Leviten. Oft ist es eine Frage des Stils,
wie der Friedensgruß gegeben wird,
aber auch an welcher Stelle der
Heiligen Messe. Viele kritisieren,
dass ein allgemeiner Friedensgruß
nach der Wandlung die Würde der
Eucharistie stört, und befürworten
die anglikanische Lösung, den
Friedensgruß im Zusammenhang mit



der Gabenbereitung bzw. den
Fürbitten auszutauschen. 

Ein alter Streitpunkt ist die
Einführung der Landessprache in
den eucharistischen Gottesdienst. In
der Spätantike war Latein die
offizielle Amtssprache im Römischen
Reich. Außerdem wurden und
werden in der Ostkirche außer dem
Griechischen auch andere alte
Sprachen wie das Altslawische
verwendet. Abgesehen von dem
altehrwürdigen Charakter des
Lateinischen ist sein Gebrauch nicht
zwingend. Und sicher ist es von
Vorteil, wenn die Gläubigen das
Geschehen „verstehen“. Doch sei
angemerkt, dass sie auch ohne
Lateinkenntnisse schon immer
wussten, „worum es geht“.
Ansonsten ist die lateinische Sprache
nach den Aussagen des II.
Vatikanischen Konzils wie auch
späteren Verlautbarungen
keineswegs „abgeschafft“, sondern



soll auch bei der Heiligen Messe in
der ordentlichen Form
aufrechterhalten und gepflegt
werden. 

Nach etwa vierzig Jahren des
Zelebrierens nach dem Messbuch
Pauls VI. hat sich in den meisten
Gemeinden auch der Gebrauch der
volkstümlichen Lieder im Rahmen
der Heiligen Messe eingespielt. In
Deutschland, dem Land der Glocken
und Orgeln und damit auch der
Kirchenmusiker, wird in der Regel
auf die passende Auswahl der Lieder
geachtet. Als Lied zum Gloria oder
zum Sanctus darf nicht irgendein
„nettes“ Lied verwendet werden, es
muss im Charakter und vor allem im
Text wirklich ein Gloria- bzw.
Sanctuslied sein. 

Gegen die ordentliche Messform
wird manchmal eingewandt, dass zu
viele Laien am Altar tätig sind. Auch
dies wird vermieden, wenn man sich



an die einschlägigen Anweisungen
hält. Die Konstitution „Dominus
Jesus“ erklärt deutlich, dass z.B.
Laien als Kommunionhelfer nicht
einzusetzen sind, wenn Priester oder
Diakone zugegen sind. 

Bei der Art des
Kommunionempfangs herrscht der
Messe in der neuen Form nicht selten
eine kaum durchschaubare Willkür.
Jedenfalls sollen die Gläubigen die
Freiheit haben, die Heilige
Kommunion nach ihrem eigenen
Willen stehend oder kniend, in die
Hand oder in den Mund zu
empfangen. 

Der berechtigte Wunsch nach einer
würdigen und feierlichen Feier der
Heiligen Messe kann in der neuen
Form von 1968 durchaus erfüllt
werden, wenn der Priester und die
Gläubigen die Anweisungen des
Messbuchs ernst nehmen und sich so
innerlich wie äußerlich frei machen



vom Wildwuchs einer
subjektivistischen Liturgik.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/zur-alten-und-neuen-form-

der-eucharistiefeier/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/zur-alten-und-neuen-form-der-eucharistiefeier/
https://opusdei.org/de-de/article/zur-alten-und-neuen-form-der-eucharistiefeier/
https://opusdei.org/de-de/article/zur-alten-und-neuen-form-der-eucharistiefeier/

	Zur alten und neuen Form der Eucharistiefeier

