
opusdei.org

Zu einigen
theologischen und
geschichtlichen
Behauptungen in
“Sakrileg”

18.02.2006

ÜBER DIE GOTTHEIT CHRISTI
Behauptung: Ursprünglich hielten
die Christen Jesus für einen der
Propheten und für einen sterblichen
Menschen. Der römische Kaiser
Konstantin (+337) aber war aus
politischen Gründen am Glauben an
die Gottheit Christi interessiert. 325



berief er deswegen das Konzil von
Nizäa ein, um Jesus dort offiziell als
Gott verkünden zu lassen. Das Konzil
beschloss dann mit knapper
Mehrheit, dass Jesus von nun an als
der „Sohn Gottes“ anzusehen sei.
Dazu ist zu sagen: Die Christen
waren schon lange vor Nizäa
überzeugt, dass Jesus Gott war.
Bereits in den ältesten christlichen
Texten erscheint dieser Glaube als
zentrales Element: nicht nur an
vielen Stellen im Neuen
Testament(1), sondern z.B. auch bei
Klemens von Rom (zwischen 90 und
100), Ignatius von Antiochien
(Anfang 2. Jh.), Justinus (Mitte 2. Jh.)
usw. (cf. G. Grillmeier, Le Christ dans
la tradition chrétienne, éd. du Cerf,
Paris 2003, pp. 284-297).

Das Konzil von Nizäa selber klärte
eine Frage der göttlichen
Dreifaltigkeit: die Frage, ob Gott Sohn
„eines Wesens mit Gott Vater“ sei.
Von den wohl mehr als 200



anwesenden Bischöfen stimmten alle
außer zweien dieser Aussage zu, in
der Überzeugung, dass dies dem
ursprünglichen Glauben entsprach.

(1) Vgl. unter anderem: Mk 14,62-64;
Lk 22,66-71; Joh 1,1-18; 8,58; 20,28;
Röm 9,5; Kol 1,1-17; Tit 2,13.

Behauptung: Um den Glauben an
die Gottheit Christi zu verbreiten,
gab Kaiser Konstantin auch eine
neue Bibel in Auftrag. Aus den
damals über 80 in Umlauf
befindlichen Evangelien wurden
vier für den Zweck passende
ausgewählt und wenn nötig
umgeschrieben, um Jesus göttliche
Züge zu verleihen. Viele ältere und
ursprünglichere wurden
ausgeschieden und vernichtet, weil
sie Jesus als Menschen zeigten.
Einige von ihnen überlebten
jedoch die Säuberung.

Die Evangelien der Bibel nach
Matthäus, Markus, Lukas und



Johannes sind in Wirklichkeit die
ältesten. Wir besitzen davon
Fragmente, die datiert werden auf
ca. 125 (Rylands-Papyrus), 200
(Bodmer-Papyrus), 225 oder 250
(Papyrus Chester Beatty). Zudem sind
etwa 100 Papyri erhalten geblieben,
die zwischen dem 2. und 4.
Jahrhundert geschrieben wurden,
die meisten davon lange Zeit vor
Konstantin.

Diese Texte stimmen in frappanter
Weise mit den späteren
Manuskripten aus dem 4., 5., und 8.
Jahrhundert überein. Somit können
auch diese nicht erst zur Zeit
Konstantins erfunden worden sein.

Auch der Kanon des Neuen
Testamentes – d.h. die von der Kirche
als biblisch anerkannten christlichen
Schriften – existierte bereits lange
vor Konstantin. Er wird schon vom 
Muratorischen Fragment



festgehalten, das um das Jahr 200
verfasst wurde.

Der Rylands-Papyrus ist eine
Abschrift, deren zeitlicher Abstand
zum Original nur 30 Jahre beträgt.
Zum Vergleich: Die älteste Abschrift
eines Textes von Julius Cäsar, die wir
kennen, wurde 1100 Jahre nach dem
Original angefertigt; bei Platon
beträgt dieser Abstand sogar 1400
Jahre.

Die Evangelien können somit als
historisch bemerkenswert
zuverlässig gelten, sowie als
Schriften, die den Glauben der ersten
christlichen Generationen getreu
wiedergeben.

Die apokryphen, d.h. nicht in die
Bibel eingegangenen Evangelien sind
meist eine Art religiöse Romane
späteren Datums und als historische
Quellen unzuverlässig. Dessen
ungeachtet bestätigen auch sie die
göttlichen Züge Jesu Christi, und dies



oft sogar auf übertriebene Weise:
Manche schildern zahlreiche
angebliche Wunder Jesu bereits im
Kindesalter; so soll er etwa nach
Belieben Tiere getötet und sie wieder
zum Leben erweckt haben. Trotz
einzelner gültiger Elemente
enthalten die Apokryphen also vor
allem Erfundenes, Naives und
teilweise auch Theorien nicht-
christlicher Herkunft. Aus diesem
Grund wurden sie schon von der
frühen Kirche als nichtbiblisch
verworfen.

Im Übrigen zeigen die Evangelien
der Bibel einen sehr menschlichen
Jesus: Er wird empfangen, geboren
und wächst auf wie ein normales
Kind; empfindet Mitleid und
Erbarmen mit den Menschen, weint
um Jerusalem und den verstorbenen
Lazarus, ist müde und durstig vom
langen Wandern, gerät in Zorn
wegen der Geldwechsler im Tempel,
leidet schreckliche Angst vor seinem



Leiden usw. Er tritt uns in den
Evangelien als unverwechselbarer
und äusserst liebenswerter Mensch
entgegen. Immer wieder hat sich die
Kirche gegen theologische Versuche
gewehrt, in Verkennung der
Evangelien die Menschheit Jesu zu
leugnen oder zu verkürzen.

Vgl. die Dogmatische Konstitution
über die göttliche Offenbarung Dei
Verbum (ein Dokument des Zweiten
Vatikanischen Konzils).

Behauptung: Nichts am
Christentum ist original. Die Züge
Jesu sind entlehnt von
vorchristlichen Gottheiten wie
Mithra, Krishna, Osiris, Adonis
und Dionysios.

An der Originalität des Christentums
kann es keinen Zweifel geben. Seine
Verbreitung verdankte sich gerade
dem Umstand, dass hier „mit
Vollmacht eine ganz neue Lehre“
verkündet wurde (Mk 1,27), die über



die gewohnten Weltanschauungen
radikal hinaus gingen: ein Gott, der
nicht nur in Menschengestalt
erscheint, sondern wirklicher
Mensch wird; der seine Feinde nicht
gewaltsam aus dem Feld räumt,
sondern der auftrumpfenden Macht
der Welt die wehrlose Macht der
Liebe gegenüberstellt, sogar um den
Preis des Foltertodes am Kreuz; der
noch in diesem Leiden seinen
Feinden verzeiht; der nach drei
Tagen aufersteht. – Mit den zitierten
Figuren mag Jesus einzelne
äußerliche Ähnlichkeiten gemeinsam
haben (wie übrigens auch mit
anderen, z.B. mit Sokrates), doch im
Entscheidenden sind die
Erzählungen über diese
mythologischen Gestalten mit dem
historisch bezeugten Leben Jesu
nicht vergleichbar. 

ÜBER DIE ANGEBLICHE EHE JESU
MIT MARIA MAGDALENA UND
IHRE NACHKOMMENSCHAFT



Behauptung: Jesus war verheiratet.
Wäre er unverheiratet gewesen,
dann hätten das die Evangelien
ausdrücklich gesagt, denn die
Juden kannten keinen Zölibat. Die
Partnerin Jesu war niemand
anders als Maria Magdalena, eine
Frau königlichen Geblüts aus dem
Stamm Benjamin. Das ist
historisch bewiesen: Im
„Evangelium nach Philippus”
heisst es z.B., Maria Magdalena sei
„die Gefährtin” („the companion“)
Jesu gewesen. Er habe sie mehr als
alle anderen geliebt und auf den
Mund geküsst.

Jesus wollte, dass die Kirche nach
seinem Tod in die Hände der
Magdalena überginge. Doch – so
berichtet es uns das Evangelium
nach Thomas – als Jesus die
Magdalena ins Apostelkollegium
einführen wollte, protestierte Petrus
und sagte: „Maria muss uns
verlassen, denn die Frauen sind des



Lebens nicht würdig.” Und wirklich
vertrieben die Apostel nach Jesu Tod
Maria und bemächtigten sich der
Kirche.

Mehr noch: Aus der Ehe von Jesus
und Maria entsprang eine königliche
Nachkommenschaft. Auf sie bezieht
sich in Wirklichkeit die Legende vom
heiligen Gral, denn der eigentliche
Gral (Kelch), der Jesu Blut enthielt, ist
Maria Magdalena selbst, und das
königliche Blut Jesu fließt seither in
den Adern seiner Nachkommen.

Zunächst gehen diese Behauptungen
bereits weit über das hinaus, was die
angeführten Zitate selber hergeben.
Kein Evangelium, auch kein
apokryphes, weiß etwas von
Nachkommen Jesu und der
Magdalena.

Das „Evangelium nach Philippus“ ist
eigentlich eine Art Katechismus der
gnostischen Valentinianer-Sekte, die
sich bereits von der Kirche



abgesondert hatte. Kernpunkt dieser
Ende 2. oder im 3. Jahrhundert
verfassten Lehrschrift ist die
Verachtung der Welt im Allgemeinen
und jeglicher geschlechtlicher
Vereinigung und Fortpflanzung im
Besonderen. Mit Sicherheit wollte
daher dieser Text nicht andeuten,
dass Jesus mit Maria Magdalena ein
intimes Verhältnis oder gar Kinder
hatte. Dies umso weniger, als der
Kuss auf den Mund in jener Kultur
eine übliche Begrüßungsform und
Bezeugung enger geistlicher (und
nur geistlicher) Gemeinschaft war;
im Philippus-„Evangelium“ kommt er
immer wieder vor, auch zwischen
Männern.

Beim „Evangelium nach Thomas“ ist
zum richtigen Verständnis der
Kontext des Zitates entscheidend:
Nachdem Petrus nämlich Maria
Magdalena zurückgewiesen hat, weil
sie eine Frau ist, antwortet ihm Jesus:
„Fürchte dich nicht, Ich werde aus



ihr einen Mann machen, damit sie
ein lebendiger Geist wird wie ihr
Männer. Denn jede Frau, die sich
zum Mann macht, wird ins
Himmelreich eingehen.“ In wie
übertragenem Sinn man diese Stelle
auch immer deuten will (Brown
versteht sein Zitat wörtlich), aus ihr
spricht jedenfalls weder eine
Wertschätzung des Weiblichen noch
eine Anspielung auf
Nachkommenschaft.

Dagegen zeichnen die vier
Evangelien der Hl. Schrift ein
ungleich viel positiveres Bild der
Frau. In ihnen behandelt Jesus die
Frauen mit einer damals ganz
ungewohnten Wertschätzung. Er
deckt die Scheinheiligkeit einer
Gesetzgebung auf, die
Ehebrecherinnen mit der Steinigung
bestraft, während sie vor der Sünde
des Mannes beide Augen zudrückt
(Joh 8,1-11); er nimmt die
Prostituierten in gleicher Weise auf



wie die Gerechten (Mt 21,31 ff.); und
vor allem wurde er von einer Frau
geboren, Maria, der in der Kirche
über die Jahrhunderte hinweg die
höchste Verehrung zuteil wird. –
Außerdem erweisen sich die
„frommen Frauen“ (seine Mutter
Maria, Maria Magdalena und andere)
bei Jesu Kreuzigung stärker als die
Apostel, denn sie harren bei ihm aus,
während die Apostel fliehen. Und sie
sind die ersten Zeugen seiner
Auferstehung.

Der Zölibat existierte auch zur Zeit
Jesu, z.B. in den Gemeinschaften von
Qumran und bei den Essenern. Dort
lebte man ihn in der Erwartung des
Messias. Auch andere Personen der
Bibel waren unverheiratet, so der
Prophet Jeremias, Johannes der
Täufer und Paulus.

WEITERE BEHAUPTUNGEN ÜBER
DIE KATHOLISCHE KIRCHE
Behauptung: Das Handeln der Kirche



wird vom Hunger nach Macht
bestimmt. Für den Zweck der Macht
ist ihr jedes Mittel recht, besonders
auch die Lüge.

Der tiefste Beweggrund für das
Handeln der Kirche ist die
Verkündigung der Frohbotschaft Jesu
Christi an alle Völker und der Dienst
der Liebe („diakonia“) an den
Menschen. Die Kirche hat die
Bildung und Kultur der Antike
vertieft und über die langen
Jahrhunderte des Mittelalters hinweg
erhalten. Auf ihrem Boden sind auch
das soziale Gewissen und der tätige
Dienst am Nächsten gewachsen. Der
Glaube der Kirche hat unzählige
Christen zu einem Leben der Liebe
und Hingabe bewegt: Franz von
Assisi, Ignatius von Loyola, Vincenz
von Paul, Johannes Bosco, Adolph
Kolping, Maximilian Kolbe, Edith
Stein, Mutter Teresa und viele
andere. Die katholische Kirche ist das
größte Sozialwerk der Welt (Mary



Ann Glendon). Das alles wäre
undenkbar, wenn sie ihrem Wesen
nach ein bloßer Machtapparat wäre.

Bei ihrem Einsatz für die Rechte und
Würde der Schwächeren geriet die
Kirche im Lauf ihrer Geschichte
immer wieder in Konflikt mit der
politischen Macht. Eine Reihe von
engagierten Christinnen und
Christen ließen bei diesem Einsatz
ihr Leben.

Der Vorwurf schließlich, die Kirche
bediene sich für ihre Zwecke der
Lüge, klingt aus keinem Mund so
unglaubwürdig wie aus jenem von
Dan Brown: Er hat sein
Multimillionengeschäft dank einer
krassen Fälschung der
Kirchengeschichte gemacht …

Behauptung: Die katholische
Kirche wollte die Verbreitung der
Schriftrollen, die in Qumran am
Toten Meer gefunden wurden,
verhindern, weil man dort die



ersten christlichen Texte fand, die
den „offiziellen“ Evangelien
widersprachen.

Diese Behauptung wurde selbst von
protestantischer Seite widerlegt (Otto
Betz e Rainer Riesner, Jesus, Qumran
und der Vatikan, Herder 1993). Ein
solches Manöver wäre schon
deswegen unsinnig gewesen, weil in
Qumran überhaupt keine
christlichen Apokryphen gefunden
wurden, geschweige denn solche mit
brisantem Inhalt. Mehr noch: Man ist
dort auf das Fragment 7Q5 gestoßen,
das den Evangelien nicht nur nicht
widerspricht, sondern
möglicherweise sogar das älteste
bekannte Textstück des Markus-
Evangeliums ist, geschrieben vor
dem Jahr 70 n.Chr.

Behauptung: Gemäß der Lehre der
Kirche kam die Sünde durch die
Frau in die Welt. Deshalb sah die



Kirche die Frau als sündhaft an
und unterdrückte sie.

Gemäß der Bibel (Buch Genesis) ließ
sich die Frau in der Tat zur
Auflehnung gegen Gott verführen.
Doch das ist weniger als die halbe
Wahrheit. Zuerst ist daran zu
erinnern, dass sich der Mann in der
selben Weise verführen ließ. Vor
allem aber ist es Lehre der Kirche,
dass auch die Überwindung der
Sünde zuerst durch eine Frau kam,
nämlich durch Maria, die Mutter
Jesu. Deshalb ist sie nach
katholischer Auffassung die Größte
unter allen Heiligen beiderlei
Geschlechts. Bezeichnenderweise
kommt diese überragende Frau in
Browns Erzählungen überhaupt
nicht vor.

Die von Brown beschworenen
antiken Fruchtbarkeitskulte machten
die Frauen keineswegs zu Göttinnen,
sondern zu Sklavinnen. Es war



gerade das Christentum, das diesen
entwürdigenden Missstand
überwand.

Behauptung: Die Kirche verfolgte
alle Kulte, die das göttlich
Weibliche verehrten, mit
grausamer Härte. Die katholische
Inquisition veröffentlichte den
„Malleus Maleficorum“, im
Volksmund “Hexenhammer”, das
vielleicht blutrünstigste
Druckwerk der
Menschheitsgeschichte. Darin
leitete sie den Klerus an, gelehrte
Frauen, Mystikerinnen,
Kräutersammlerinnen usw.
ausfindig zu machen, sie durch
Folter zum Geständnis zu bringen
und auf dem Scheiterhaufen zu
verbrennen. Auf diese Weise hat
die Kirche nicht weniger als 5
Millionen Frauen umgebracht.

Hier haben wir es zuerst einmal mit
einer Phantasiezahl zu tun. Nach



neuesten Berechnungen forderten
die Hexenverfolgungen in Europa
insgesamt etwa 50.000 Opfer (was
selbstverständlich immer noch
50.000 zu viel sind). Nicht alle waren
Frauen und nicht alle wurden
verbrannt. Die Hexenjagd wurde von
der römischen Kirche weder
inszeniert noch gefördert, und der
„Hexenhammer“ stammte nicht von
der Inquisition, sondern von zwei
fanatischen deutschen Hexenjägern.
In nicht katholischen Gegenden war
die Verfolgung länger und
gewalttätiger.

Der Hexen-Aberglaube war ein
schwer kontrollierbares
Volksphänomen, ein Rückfall in eine
primitive, vorchristliche Denkweise,
vor allem nördlich der Alpen. Die
Kirche verurteilte ihn während
Jahrhunderten. Schlecht beraten von
Humanisten, die die Hexerei für
wissenschaftlich erwiesen erklärten,
anerkannte sie Papst Innozenz VIII.



1484 in einer Bulle rechtlich als
Delikt. Diese Bulle wurde von den
deutschen Hexenjägern Heinrich
Institoris und Jakob Sprenger in
ihren überaus populären
„Hexenhammer“ aufgenommen, der
nun unter dem Anschein päpstlicher
Förderung eine fatale Wirkung
ausübte.

Zur eigentlichen Massenpsychose
wurde der Hexenglaube im 16.
Jahrhundert. Es hagelte nun
Anklagen bei den Gerichten. Von
rund 100.000 Angeklagten wurden
etwa die Hälfte verurteilt, davon
etwa 20 % Männer, zum größeren
Teil allerdings nicht von kirchlichen,
sondern von zivilen Gerichten. – Die
kirchliche Inquisition existierte
damals nur noch in Italien, Spanien
und Portugal. In ihren 20.000
dokumentierten Prozessen wurden
mit Ausnahme von knapp 100
Personen alle Angeklagten
freigesprochen.



Um 1610 führte der spanische
Inquisitor Alonso de Salazar Fries in
Holland eine Untersuchung über die
Hexerei durch. Er kam zum
Ergebnis, dass es für ein solches
Delikt keine wissenschaftliche Basis
gab. Daraufhin wurden im ganzen
spanischen Reich die Hexenprozesse
eingestellt, wenig später auch im
Gebiet der römischen Inquisition.

Die kirchliche Inquisition war somit
keineswegs die treibende Kraft der
Hexenverfolgung. Vielmehr war sie
gezwungen, auf dieses „von unten“
kommende Phänomen zu reagieren.
Ihr größter Fehler war es, dem Druck
insbesondere der damaligen
„Wissenschaft“ nachzugeben und die
Hexerei als Delikt anzuerkennen.

In der Epoche der Hexenprozesse
taten sich zahlreiche Frauen als
Heilige hervor: Katharina von Siena,
Brigitte von Schweden, Theresia von
Avila und viele weitere



Ordensgründerinnen. Besonders zu
erwähnen ist auch die hl. Hildegard
von Bingen, eine große Expertin in
Heilkräutern.

Vgl. Gustav Henningsen, “La
Inquisición y las brujas”, in 
L’Inquisizione, Atti del Simposio
internazionale dal 29 al 31 ottobre
1998, hrsg. von A. Borromeo,
Vatikan-Stadt 2003, S. 567-605.

Johannes Paul II., Brief an die
Frauen (1995), Apostolisches
Schreiben über die Würde und
Berufung der Frau (Mulieris
Dignitatem, 1988)

Behauptung: Für die katholische
Kirche sind Sexualität und Ehe in
sich schlecht.

Die Ehe wird von der Kirche nicht
bloß akzeptiert oder geduldet, sie ist
eines ihrer Sakramente und steht
somit in einer Reihe mit Taufe,
Firmung, Eucharistie und



Priesterweihe. Deswegen hat sie
auch ehe- und leibfeindliche Lehren,
die im Lauf ihrer Geschichte
auftraten, als Irrtümer
ausgeschlossen (z.B. das oben zitierte
Pseudo-Evangelium nach Philippus).
Gewiss drangen bisweilen
Strömungen in sie ein, die dem
Leiblichen negativ
gegenüberstanden, doch gingen diese
nie in die offizielle Lehre und in die
liturgische Praxis der Kirche ein.
Andererseits hat sich die Kirche aber
auch stets dem Körperkult
widersetzt. Bezüglich der Sexualität
geht es ihr seit jeher auch darum, sie
von entwürdigenden Abhängigkeiten
zu befreien, sie der Vergötzung und
Kommerzialisierung zu entziehen
und sie in die personale Liebe
zwischen Frau und Mann zu
integrieren.

Vgl. Papst Benedikt XVI., Enzyklika 
Deus Caritas est (2006), besonders Nr.
3-18.



ÜBER DAS PRIORAT VON SION
Behauptung: 1975 wurden in der
Nationalbibliothek in Paris die
„Dossiers secrets“ entdeckt. Diese
Pergamente enthüllen, dass die
legitimen Anwärter auf den
französischen Königsthron noch
immer die 751 entmachteten
Merowinger sind. Da Kirche und
Karolinger versuchten, sie deswegen
auszurotten, entstand im 11.
Jahrhundert zu ihrem Schutz eine
Geheimgesellschaft, das Priorat von
Sion, das bis heute besteht. Diese
Bruderschaft hütete zugleich das
Geheimnis von der Ehe und
Nachkommenschaft Jesu mit Maria
Magdalena. Ihm gehörten unter
anderen Persönlichkeiten wie
Newton, Botticelli, Victor Hugo und
Leonardo Da Vinci an.

Die „Dossiers secrets“ sind keine
Pergamente, sondern Anweisungen,
wie bestimmte Pergamente zu
interpretieren sind. Die Pergamente



selbst befinden sich bis heute in
Privatbesitz eines Esoterikers. Alle
diese Dokumente jedoch sind unecht.
Drei französische Esoteriker
fälschten sie im Jahr 1967. Sie
deponierten die „Dossiers secrets“
noch im selben Jahr in der
Nationalbibliothek von Paris und
inszenierten anschließend ihre
„Entdeckung“. Sie alle gaben die
Fälschung später zu und bestätigten
damit, was paläographische
Untersuchungen bereits zuvor
ergeben hatten. Abgesehen davon ist
in diesen Scheindokumenten
nirgends von Jesus oder von Maria
Magdalena die Rede.

Historisch bezeugt ist, dass der
Kreuzfahrer Gottfried von Bouillon
1099 in Jerusalem eine „Abtei [nicht
Priorat] Unserer Lieben Frau von
Sion“ gegründet hatte. 1291 mussten
die wenigen verbliebenen Mönche
Palästina verlassen und flohen nach
Sizilien, wo der Orden im 14.



Jahrhundert ausstarb. Die Abtei hatte
weder mit den Tempelrittern noch
mit Maria Magdalena etwas zu tun. –
Das gilt erst recht für das wirkliche
„Priorat von Sion“: Dieser esoterische
Bund wurde 1956 gegründet und
leitete seinen Namen nicht vom Berg
Sion in Jerusalem her, sondern von
einem Hügel in der Nähe von
Annemasse bei Genf. Er zählte nie
mehr als 15 Mitglieder.

Browns gesamte Geschichte rund um
das Priorat von Sion entbehrt somit
jeglicher historischer Grundlage. 

FAZIT

Insgesamt ist festzuhalten: Der
Roman „Sakrileg“ entlarvt keinen
falschen Mythos, sondern schafft im
Gegenteil einen solchen, so wie viele
andere in der Vergangenheit in die
Welt gesetzt worden sind. Genauer
müsste man sagen: Er wärmt alte
Mythen auf und verschraubt sie zu
einem noch phantastischeren



Ganzen. Dass es ihm dennoch
gelingt, sich mit der Aura
wissenschaftlicher Wahrheit zu
umgeben, verdankt er zum größten
Teil der verbreiteten Unkenntnis
über die Lehre, die Geschichte und
die Institutionen der Kirche.

Umberto Eco, Autor des Romans
„Der Name der Rose“: „Wenn Ihnen
von katholischer Seite erklärt wird,
dass alle im Buch („Sakrileg“)
enthaltenen Behauptungen falsch
sind, dann verlassen Sie sich darauf!“
(„L’Espresso“, 30. Juli 2005)
LITERATURHINWEISE:

Amy Welborn: De-Coding Da Vinci. 
The Facts Behind the Fiction of „The
Da Vinci Code“. 2004.

Carl E. Olson und Sandra Miesel: The
Da Vinci Hoax. Exposing the Errors in
„The Da Vinci Code“. Ignatius Press,
2004.



Darrell L. Bock: Die Sakrileg-
Verschwörung. Fakten und
Hintergründe zum Roman von Dan
Brown. Brunnen-Verlag, Gießen
2006.ISBN: 376551926X

Massimo Introvigne: Gli Illuminati e
il Priorato di Sion. La verità sulle due
società segrete del „Codice Da Vinci“ e
di „Angeli e Demoni“. Piemme, Casale
Monferrato 2005.

https://davincicode-opusdei.com
(Webblog von Fth. John Wauck,
Priester des Opus Dei).

Opus Dei in der Schweiz

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/zu-einigen-theologischen-

und-geschichtlichen-behauptungen-in-
sakrileg/ (03.02.2026)

https://davincicode-opusdei.com/
https://opusdei.org/de-de/article/zu-einigen-theologischen-und-geschichtlichen-behauptungen-in-sakrileg/
https://opusdei.org/de-de/article/zu-einigen-theologischen-und-geschichtlichen-behauptungen-in-sakrileg/
https://opusdei.org/de-de/article/zu-einigen-theologischen-und-geschichtlichen-behauptungen-in-sakrileg/
https://opusdei.org/de-de/article/zu-einigen-theologischen-und-geschichtlichen-behauptungen-in-sakrileg/

	Zu einigen theologischen und geschichtlichen Behauptungen in “Sakrileg”

