
opusdei.org

Weiten des Kosmos
und des Herzens

Josef Arquer zu drei
liturgischen Gedenktagen im
Juni

08.06.2010

Weite in der Natur

In diesen Wochen, da die Sonne in
unseren Breiten am Höchsten steht,
ist uns der dichterische Schwung des
Psalmisten ganz anschaulich, wie er
ihren Lauf besingt: „Sie tritt aus
ihrem Gemach hervor wie ein
Bräutigam; sie frohlockt wie ein Held



und läuft ihre Bahn. Am einen Ende
des Himmels geht sie auf und läuft
bis ans andere Ende; nichts kann sich
vor ihrer Glut verbergen“ (Ps 19,6-7).

Joseph Haydn hat diese Verse in
seiner „Schöpfung“ herrlich vertont.
Und noch strahlender singt sein
Chor: „Die Himmel erzählen die Ehre
Gottes, und seiner Hände Werk zeigt
an das Firmament“ (vgl. Ps 19, 2). Es
ist die helle Sicht des Glaubenden.
Wie düster dagegen jene andere
Sehweise, etwa eines Jacques Monod,
dem der Mensch entfremdet und
einsam vorkommt „wie ein Zigeuner
am Rande des Universums, das für
seine Musik taub und gegen seine
Hoffnungen gleichgültig“ ist. Das
Unheimliche wird im Licht der
Schöpfung zum Geschenk. Das
Ungeheure an der Natur mündet in
einen Ruf des Staunens und des
Dankes: „Sehe ich den Himmel, das
Werk deiner Finger, Mond und
Sterne, die du befestigt: Was ist der



Mensch, dass du an ihn denkst, des
Menschen Kind, dass du dich seiner
annimmst?“ (Ps 8, 4-5)

Dieser Wechsel der Ebene ist
möglich, weil es im Menschen eine
andere Art von Weite gibt, die nicht
die räumliche Unermesslichkeit des
Weltalls fasst, sondern die innere
Tiefe des Geistes. Es ist jene
Offenheit, die die klassische
aristotelische Sentenz nennt: „Anima
est quodammodo omnia“ – die Seele
ist gewissermaßen alles; der Geist ist
für alles offen, was da ist. Doch stößt
diese Weite einmal an die
unüberbrückbare Grenze des
Transzendenten. Sie führt bis zu der
Schwelle des übernatürlichen
Glaubens und weckt Sehnsucht. Wer
offen bleibt, wird eingeladen „von
der Größe und Schönheit der
Geschöpfe auf ihren Schöpfer zu
schließen“ (vgl. Weish 13,5; Röm
1,20).



Weite in der Liturgie

Paulus deutet eine uns
überschreitende Weite an, wenn er
die „Tiefe des Reichtums, der
Weisheit und der Erkenntnis Gottes“
anspricht (Röm 11,33). Im Monat Juni
finden wir drei liturgischen
Gedenktage von Mysterien vor, die
diese Weite entfalten und zur
staunenden Anbetung auffordern:
Den Dreifaltigkeitssonntag,
Fronleichnam und das Herz-Jesu-Fest
– die überfließende Lebensfülle im
Inneren des Dreifaltigen, die
unaussprechliche Gottesnähe in der
Eucharistie, die die innige
Zuwendung des Menschensohnes.
Aus dem gläubigen Staunen erwächst
Anbetung.

Die Weite der Dreifaltigkeit hat
nichts von einem statischen, in sich
geschlossenen Kreis. Sie breitet sich
aus, entfaltet sich und erreicht uns.
Wir bekennen, dass Gott uns



geschaffen, Christus uns erlöst und
der Heilige Geist uns geheiligt hat.
Unser Bekenntnis bricht sich Bahn in
Stoßgebeten des Lobpreises tief aus
dem Herzen.

Die Weite der Eucharistie findet an
Fronleichnam auch äußerliche
Gestalt: Die Schöpfung segnen mit
der Monstranz! Der
Fronleichnamszug als Aufforderung,
den Herrn auch mitten in der Welt
zu suchen, anzubeten,
weiterzutragen. „Christus geht, in
der Hostie verborgen, durch die
Straßen und Gassen – wie in seinem
Erdenleben – und begegnet allen:
denen, die Ihn sehen wollen, und
denen, die Ihn nicht suchen. Jesus ist
wieder einmal unter den Seinen. Wie
stellen wir uns zu diesem Ruf des
Meisters?“ (Josemaría Escrivá, 
Christus begegnen 156)

Die Weite des Herzens Jesu macht
dem eigenen Empfinden das

https://de.escrivaworks.org/book/christus_begegnen-nummern-156.htm
https://de.escrivaworks.org/book/christus_begegnen-nummern-156.htm


unvorstellbare Geheimnis der
Menschwerdung Gottes in Jesus
Christus zugänglich – hörbar im Wort
Jesu, sichtbar im Blick Jesu, greifbar
im Berühren Jesu. Jesus empfindet
Zuneigung und Freundschaft,
Erbarmen, Mitleid, Sehnsucht,
Trauer und Jubel, Angst und Not... Er
heilt Kranke, tröstet Trauernde,
erweckt Tote zum Leben, besucht
Freunde... „Müde von der Reise“
sucht er am Jakobsbrunnen das
Gespräch mit der samaritische Frau
(vgl Joh 4,1-26).

„Diese Berichte haben schon immer
die Herzen der Menschen bewegt,
früher wie heute, denn hier zeigt sich
nicht nur die aufrichtige Geste eines
Menschen, der mit seinesgleichen
Mitleid empfindet, sondern vor allem
die Offenbarung der unauslotbaren
Liebe Gottes. Das Herz Jesu ist das
Herz des menschgewordenen Gottes,
das Herz des Emmanuel, Gott mit
uns. (...) Denn die Liebe Jesu zu den



Menschen – es ist gut, wieder einmal
daran zu erinnern – ist ein
unergründlicher Teil des göttlichen
Geheimnisses, der Liebe des Sohnes
zum Vater und zum Heiligen Geist.
Der Heilige Geist, das Band der Liebe
zwischen Vater und Sohn, findet im
göttlichen Wort ein menschliches
Herz. Es ist nicht möglich, über diese
zentralen Geheimnisse unseres
Glaubens zu sprechen, ohne die
Begrenztheit unseres Verstandes und
den Reichtum der Offenbarung
gewahr zu werden. Aber fest und
demütig glauben wir diese
Wahrheiten, auch wenn sie für die
staunende Vernunft unfassbar sind:
Gestützt auf das Zeugnis Christi
wissen wir, dass es so ist; dass die
Liebe im Schoß der Dreifaltigkeit sich
ausgießt über alle Menschen durch
die Liebe des Herzens Jesu.“ (Christus
begegnen 169)

https://de.escrivaworks.org/book/christus_begegnen-nummern-169.htm
https://de.escrivaworks.org/book/christus_begegnen-nummern-169.htm
https://de.escrivaworks.org/book/christus_begegnen-nummern-169.htm
https://de.escrivaworks.org/book/christus_begegnen-nummern-169.htm


pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/weiten-des-kosmos-und-des-

herzens/ (18.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/weiten-des-kosmos-und-des-herzens/
https://opusdei.org/de-de/article/weiten-des-kosmos-und-des-herzens/
https://opusdei.org/de-de/article/weiten-des-kosmos-und-des-herzens/

	Weiten des Kosmos und des Herzens

