opusdei.org

Weihbischof
Bundgens: herzliche
Gesprache mit dem
Grunder

,ES waren kurze, aber herzliche
personliche Gesprache. Der
heilige Josemaria war eine
charismatische Personlichkeit.“
Das bezeugte der Aachener
Weihbischof Dr. Johannes
Bundgens am 80. Grindungstag
des Opus Dei.

04.11.2008



»ES waren kurze, aber herzliche
personliche Gesprdche. Der heilige
Josemaria war eine charismatische
Personlichkeit.“ Das bezeugte der
Aachener Weihbischof Dr. Johannes
Biindgens am 80. Griindungstag des
Opus Dei.

Biindgens ist einer der wenigen
deutschen Bischofe, die unserem
Gritinder noch begegnet sind, und
zwar 1974/75 als Theologiestudent in
Rom. Wir veroffentlichen Ausziige aus
der Predigt am 2. Oktober 2008 in der
Pfarrkirche Herz Jesu, Aachen.

Am 2. Oktober 1928, einem Dienstag
heute vor 80 Jahren, grundete der
26jahrige aragonesische Priester
Josemaria Escriva de Balaguer das
Opus Dei. Er hielt sich mit einer
Gruppe von sechs Diozesanpriestern
im Tagungshaus der
Lazaristenpatres (Berglar sagt: der
Vinzentiner) am Stadtrand von
Madrid auf. Es war der zweite Tag



ihres Exerzitienkurses. Frihmorgens
hatten die Teilnehmer die Messe
gefeiert, gefriithstiickt, Brevier
gebetet und aus dem Neuen
Testament gelesen. Gegen 10 Uhr
war Escriva allein auf seinem
Zimmer. Er blatterte in der stillen
Zeit zwischen zwei Exerzitien-
Vortragen in seinen Aufzeichnungen
uber die geistlichen Erfahrungen der
letzten Jahre, ohne menschlichen
Plan oder Programm. Es war eine
gottliche Eingebung, die plotzlich
uber ihn kam. Er hat den Befehl oder
die Bitte, so zu handeln, im Inneren
klar vernommen. Er hatte, so sagt er
selbst, keinerlei menschliche
Hilfsmittel, diesen Befehl zu
verwirklichen, nur seine
Jugendlichkeit, Humor und die
VerheifSsung gottlicher Gnade. In der
Vision sah er vor seinen Augen das
Opus Dei erstehen. Gott will es, Gott
wirkt es; es ist sein Werk. Gott selbst
ist der Grunder.



Die Vision erschiitterte ihn. Er sah
das Apostolat von Laien vor seinen
Augen erstehen, Menschen aller
Kulturen und Schichten, die das
Evangelium bezeugen und
ausbreiten, die ihre weltliche
Berufstatigkeit heiligen und durch
ihre Arbeit selbst geheiligt werden.
In Apostolicam Actuositatem Nr. 7
wird das Konzil sagen: Die Laien
miussen den Aufbau der zeitlichen
Ordnung in Ausrichtung auf
Christus, geleitet vom Licht des
Evangeliums, als die gerade ihnen
zukommende Aufgabe auf sich
nehmen. Sie sollen aus ihrer
spezifischen Sachkenntnis heraus
und in eigener Verantwortung
uberall und in allem die
Gerechtigkeit des Reiches Gottes
suchen.

In den nachsten Tagen ging
Josemaria daran, die Verwirklichung
des Opus Dei anzupacken. Zuerst
einmal erkundigte er sich, ob es nicht



schon irgendwo auf der Welt so
etwas oder wenigstens etwas
Ahnliches gab. Er forschte nach, ob
es in Spanien oder in Polen oder
sonstwo in der katholischen Welt ein
entsprechendes Institut gab. Er
uberzeugte sich so von der
Neuartigkeit seiner Botschaft. Dann
begann er, Gleichgesinnte um sich zu
scharen und sie von seinem
Vorhaben zu tiberzeugen: Studenten,
Berufstatige, Priester.

Josemaria deutet die Vision als die
Erfillung seiner instandigen Bitte:
,2Domine ut videam!“ Er hatte den
Herrn lange Zeit darum gebeten, ihm
die Augen zu O0ffnen und zu
erleuchten fiir das wirklich Wichtige.
Spater legte er die Vision seinem
Beichtvater vor und liefs sie sich von
ihm als echt approbieren. Seit etwa
zehn Jahren fiihrte er ein intensives
geistliches Leben. Offensichtlich
hatte er dabei mystische Anlagen
entfaltet. Seine geistliche Suche



verband er mit der Bitte des Blinden
aus dem Evangelium als Stofdgebet:
Herr, ich mochte sehen! Escriva war
uberzeugt, dass Gott etwas ganz
Konkretes von ihm wollte; aber er
wusste noch nicht, was es war. Die
Gnaden, die er bisher im Gebet
erhalten hatte, erschienen ihm im
Nachhinein wie blasse Vorahnungen.
Auf einmal sah er alles klar: Genau
das erwartet Gott von mir. Durch
mein Mitwirken soll dieses grofe
Werk entstehen, das Gott selbst in
der Kirche schafft. Er hatte Gott
einen Blankoscheck auf sein Leben
ausgestellt; und nun loste Gott ihn
ein. Er sagte ihm durch die Vision,
wozu er ihn haben wollte. Ab jetzt
widmete er sich fiir den Rest seines
Lebens, fir die fast 50 Priesterjahre,
die noch folgen sollten, nur diesem
einen Projekt.

Die altesten schriftlichen
Aufzeichnungen tber das Geschehen
des 2. Oktober 1928 entstanden im



zeitlichen Abstand von drei Jahren:
Am 2. Oktober 1931 schreibt
Josemaria zum ersten Mal daruber.
Er fuhlte sich von Gott wie ein
kleines Kind behandelt: Gott gab ihm
ein paar einfache Elemente wie
Bauklotzchen in verschiedenen
Formen und Farben zum Spielen in
die Hand; den grof3en Plan und die
vielen anderen notigen Elemente
enthielt er ihm noch vor; und die
ganze schwere Last des grofien
Werks lief$ er ihn noch nicht spiiren.
Er sollte nur mit dem Wenigen schon
einmal anfangen und sozusagen mit
kindlicher Leichtigkeit vorangehen.

Dem 2. Oktober 1928 sollten andere
wichtige Griundungstage folgen, die
sich nach einem &dhnlichen Schema
ereigneten: eine Vision nach der
Feier der hl. Messe. Am 14. Februar
1930, also schon 16 Monate spater,
sah er das Opus Dei der Frauen.
Genau funfzehn Jahre sollten
vergehen, bis er am 14. Februar 1943



die Gesellschaft der Priester sah, die
Societas Sacerdotalis sanctae crucis.
Mit diesen drei Grindungsvisionen
1928, 1930 und 1943 ist die
Grundstruktur des Opus Dei
komplett: Manner, Frauen, Priester.

Das Opus Dei hat wenige Jahre nach
dem Tod des Grinders (1975) im
Zusammenhang mit dem neuen
Kodex des kirchlichen Rechts (1983)
die Rechtsform der Personalprélatur
bekommen. Der Grunder hatte ein
Leben lang nach der passenden Form
fur das Werk gesucht. Diese nun
entsprach seiner ursprunglichen
Vision und Intuition am besten. Beim
Opus Dei handelt sich um eine neue
Realitit in der Kirche, die mit den
herkdmmlichen institutionellen
Modellen: Orden, Kongregation,
Bruderschatft, geistliche Bewegung
nicht zu erfassen war. Neuer Wein
gehort in neue Schlduche, zitiert man
in diesem Zusammenhang oft ein
Jesus-Wort. Hier zeigt die Kirche Mut,



neue Wege zu beschreiten. Nattuirlich
leben die Glaubigen des Opus Dei -
Laien und Priester — auch in den
ganz normalen pfarrlichen und
diozesanen Strukturen der Kirche;
daruber hinaus haben sie aber eine
eigene Rechtsform. Sie leisten damit
ein Stuck Pionierarbeit, wenn wir
davon ausgehen, dass die
traditionelle Pastoral der
territorialen Erfassung, das heifdt des
Rekrutierens junger Menschen fur
die alten Strukturen von Pfarren,
Diozesen, Verbdnden keine grofe
Zukunft mehr hat, nur noch einen
geringen Prozentsatz der Getauften
erreicht wird und die Kirche
unbedingt neue Wege finden muss.
Die Alternative ist, dass der Glaube
in den Herzen der Menschen neu
geboren wird. Im Franzdsischen gibt
es ein Wortspiel: vom encadrement
zum engendrement, von der
Erfassung zur Zeugung. Es entspricht
in etwa, aber nicht genau unserem
Motto: von der Volkskirche zur



Entscheidungskirche. Das geht nur
uber enge und nahe Beziehungen in
Gemeinschaften, in denen der
Glaube gelebt und bezeugt wird. Die
Personalprélatur ist ein kirchlicher
Ort solcher intensiven geistlichen
Beziehungen. Der Antagonismus und
die Komplementaritat zwischen
Ortsgemeinden und apostolischen
Gemeinschaften wird zur kinftigen
Gestalt der Kirche gehoren. Wenn die
Mission der Kirche heute gelingen
soll, mussen diese Bezugsgrofsen
zueinander finden. Beide sind
unverzichtbar. Das kommt auch zum
Ausdruck, wenn ich als Weihbischof
heute mit Ihnen das Jubildum feiern
darf.

Apostolische Realitdten wie das Opus
Dei erinnern die Ortskirchen daran,
dass die Sendung der Kirche noch
lange nicht erfillt ist, wenn die
religiosen Bedurfnisse der
Bevolkerung befriedigt sind und
wenn wir Seelsorger den



Erwartungen der praktizierenden
Kirchganger in etwa entsprochen
haben. Sie erinnern die
ortskirchlichen Verantwortlichen
daran, auf die Lebensbedingungen
der Menschen und die akuten Fragen
des sozialen Lebens genau
hinzuschauen. Die Ortskirchen
haben die Starke der Ortsndhe und
der Vertrautheit. Es entstehen nahe
und enge Beziehungen, in den der
Glaube erzeugt werden und wachsen
kann. Aber die Lebensbedingungen
der Menschen sind heute zu
unterschiedlich, als dass sie alle nach
einem gemeinsamen und gleichen
Modell evangelisiert werden
konnten. Die Vorstellung von einer
homogenen Bevolkerung mit
christlichem Hintergrund ist
anachronistisch. Gesellschaft und
Kirche kann man heute nur noch
pluralistisch denken. Die Menschen
sind mobil und flexibel und bewegen
sich hochvirtuos zwischen
verschiedenen Lebenswelten. In



diesen Wanderungs- und
Wandlungsbewegungen der
Menschen muss die Kirche sichtbar,
auffindbar und ansprechbar bleiben.
Menschen, die ihrem
Herkunftsmilieu entwurzelt sind,
schatzen klare Identitdten und lassen
sich leicht zu etwas Neuem
provozieren. Man findet
Gleichgesinnte und teilt mit ihnen
Erfahrungen des Lebens und des
Glaubens.

Zwischen den Ortskirchen und den
apostolischen Gemeinschaften gibt es
ein Verhadltnis der gegenseitigen
Provokation zum Guten. Die
Gemeinschaften befahigen ihre
Mitglieder zur Gestaltung der Welt
aus dem Geist des Evangeliums. Die
Ortskirchen sind bereit, jeden mit
seinen verschiedenen menschlichen
Bestrebungen aufzunehmen und ihm
dafir ein Gemeinschaftsleben nach
dem Modell des Evangeliums zu
bieten. Apostolische Gemeinschaften



bewahren die Ortskirchen davor,
sich auf sich selbst zurickzuziehen,
sich damit zufrieden zu geben, wenn
das Leben im inneren Kreis der
Gemeinde einigermafien
funktioniert, und zu vergessen, dass
die Sendung der Kirche auf Welt und
Menschheit als ganze bezogen ist,
dass wir Christen eine
Verantwortung fiir alle Note und
Sorgen unserer Zeitgenossen haben.
Fur uns Christen ist klar: Der Glaube
an Christus bedingt unseren Blick
auf die Welt. Soziologische Analysen
haben ihre Berechtigung, aber
vorgangiges Kriterium fur die
Wahrnehmung und Bewertung des
Geschehens in Gesellschaft, Politik
und Wirtschaft ist fiir uns nicht die
Sinus-Studie, sondern das
Evangelium Christi. Nur so konnen
wir Christen fur die anderen
authentische Partner in der
Reflexion Uber die gesellschaftliche
Realitat sein.



Als ich 1974 mit dem Studium in Rom
begann, wurden wir
Theologiestudenten von Dr. Rolf
Thomas manchmal zu Treffen in
einem Begegnungszentrum fir
Priester namens CRIS mitgenommen
und durften dabei auch dem
Grunder begegnen. Es waren immer
kurze, aber herzliche personliche
Gesprache. Auch im Alter war ihm
anzumerken: Der heilige Josemaria
war ein leidenschaftlicher Jinger,
eine charismatische Personlichkeit.
Als am 26. Juni 1975 die Nachricht
von seinem Tod kam, gab es bei uns
eine echte Betroffenheit.

Als Weihbischof ist eine meiner
Hauptaufgaben, Jugendliche zu
firmen. Die Predigten des heiligen
Josemaria Uiber den Heiligen Geist,
zum Beispiel die von Pfingsten 1969,
haben mir o6fters geholfen. Sie
enthalten eine ganze Pneumatologie.
Sie atmen Schwung und
Begeisterung, Weite und



Innerlichkeit. Sie sprechen von der
Kihnheit und Tapferkeit des
christlichen Glaubens. Sie klagen
unsere Mittelméfdigkeit und Lauheit
an. Sie beklagen die
Geistvergessenheit in der Kirche
seiner Zeit. Sie sind voll von Worten
der Bibel und der Kirchenvéter -
Basilius, Chrystostomus, Cyrill von
Alexandrien, Augustinus. Die
Heiligung des Lebens, von der
Josemaria so oft und so gerne
spricht, ist bewirkt vom Heiligen
Geist.

Als Josemaria in Madrid die Vision
vom Opus Dei hatte, horte er die
Glocken der nahe gelegenen Kirche
Nuestra Sefiora de los Angeles lauten
—der Kirche Unserer Lieben Frau
von den Engeln. Das taten sie am
Schutzengelfest besonders feierlich
und ausgiebig. Diesen Klang hat er
sein Leben lang nicht mehr
vergessen. Das Glockengeldut schien
ihm wie die gottliche Bestatigung



seiner Vision: Diese Glocken haben
ein Leben lang fir ihn weiter
gelautet.

Engel sind Feuer. Liebe ist nicht kalt.
Man kann nicht auf Sparflamme
lieben. Liebe ist Feuer. Wer liebt, der
ist Feuer und Flamme, und Gott ist
ein Liebender. Unsere Stinde ist: Wir
haben gegen das Feuer seiner Liebe
Brandschutzwande errichtet, hinter
denen wir gleichgultig und
wohltemperiert unsere Existenz
ohne Feuer und Glut leben konnen.
In Josemaria brannte die
Leidenschaft fiir Gott und Christus
und Kirche.

Achtzig Jahre nach der Grundung ist
es Ihnen aufgetragen, die Vision
Thres Grinders in unsere Zeit und in
die Realitdt der gegenwartigen
Kirche zu Uibersetzen. Gottes Engel
mogen Sie dabei geleiten.




pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/weihbischof-bundgens-
herzliche-gesprache-mit-dem-grunder/
(20.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/weihbischof-bundgens-herzliche-gesprache-mit-dem-grunder/
https://opusdei.org/de-de/article/weihbischof-bundgens-herzliche-gesprache-mit-dem-grunder/
https://opusdei.org/de-de/article/weihbischof-bundgens-herzliche-gesprache-mit-dem-grunder/

	Weihbischof Bündgens: herzliche Gespräche mit dem Gründer

