
opusdei.org

Weihbischof
Bündgens: herzliche
Gespräche mit dem
Gründer

„Es waren kurze, aber herzliche
persönliche Gespräche. Der
heilige Josemaría war eine
charismatische Persönlichkeit.“
Das bezeugte der Aachener
Weihbischof Dr. Johannes
Bündgens am 80. Gründungstag
des Opus Dei.

04.11.2008



„Es waren kurze, aber herzliche
persönliche Gespräche. Der heilige
Josemaría war eine charismatische
Persönlichkeit.“ Das bezeugte der
Aachener Weihbischof Dr. Johannes
Bündgens am 80. Gründungstag des
Opus Dei.

Bündgens ist einer der wenigen
deutschen Bischöfe, die unserem
Gründer noch begegnet sind, und
zwar 1974/75 als Theologiestudent in
Rom. Wir veröffentlichen Auszüge aus
der Predigt am 2. Oktober 2008 in der
Pfarrkirche Herz Jesu, Aachen.

Am 2. Oktober 1928, einem Dienstag
heute vor 80 Jahren, gründete der
26jährige aragonesische Priester
Josemaría Escrivá de Balaguer das
Opus Dei. Er hielt sich mit einer
Gruppe von sechs Diözesanpriestern
im Tagungshaus der
Lazaristenpatres (Berglar sagt: der
Vinzentiner) am Stadtrand von
Madrid auf. Es war der zweite Tag



ihres Exerzitienkurses. Frühmorgens
hatten die Teilnehmer die Messe
gefeiert, gefrühstückt, Brevier
gebetet und aus dem Neuen
Testament gelesen. Gegen 10 Uhr
war Escrivá allein auf seinem
Zimmer. Er blätterte in der stillen
Zeit zwischen zwei Exerzitien-
Vorträgen in seinen Aufzeichnungen
über die geistlichen Erfahrungen der
letzten Jahre, ohne menschlichen
Plan oder Programm. Es war eine
göttliche Eingebung, die plötzlich
über ihn kam. Er hat den Befehl oder
die Bitte, so zu handeln, im Inneren
klar vernommen. Er hatte, so sagt er
selbst, keinerlei menschliche
Hilfsmittel, diesen Befehl zu
verwirklichen, nur seine
Jugendlichkeit, Humor und die
Verheißung göttlicher Gnade. In der
Vision sah er vor seinen Augen das
Opus Dei erstehen. Gott will es, Gott
wirkt es; es ist sein Werk. Gott selbst
ist der Gründer.



Die Vision erschütterte ihn. Er sah
das Apostolat von Laien vor seinen
Augen erstehen, Menschen aller
Kulturen und Schichten, die das
Evangelium bezeugen und
ausbreiten, die ihre weltliche
Berufstätigkeit heiligen und durch
ihre Arbeit selbst geheiligt werden.
In Apostolicam Actuositatem Nr. 7
wird das Konzil sagen: Die Laien
müssen den Aufbau der zeitlichen
Ordnung in Ausrichtung auf
Christus, geleitet vom Licht des
Evangeliums, als die gerade ihnen
zukommende Aufgabe auf sich
nehmen. Sie sollen aus ihrer
spezifischen Sachkenntnis heraus
und in eigener Verantwortung
überall und in allem die
Gerechtigkeit des Reiches Gottes
suchen.

In den nächsten Tagen ging
Josemaría daran, die Verwirklichung
des Opus Dei anzupacken. Zuerst
einmal erkundigte er sich, ob es nicht



schon irgendwo auf der Welt so
etwas oder wenigstens etwas
Ähnliches gab. Er forschte nach, ob
es in Spanien oder in Polen oder
sonstwo in der katholischen Welt ein
entsprechendes Institut gab. Er
überzeugte sich so von der
Neuartigkeit seiner Botschaft. Dann
begann er, Gleichgesinnte um sich zu
scharen und sie von seinem
Vorhaben zu überzeugen: Studenten,
Berufstätige, Priester.

Josemaría deutet die Vision als die
Erfüllung seiner inständigen Bitte:
„Domine ut videam!“ Er hatte den
Herrn lange Zeit darum gebeten, ihm
die Augen zu öffnen und zu
erleuchten für das wirklich Wichtige.
Später legte er die Vision seinem
Beichtvater vor und ließ sie sich von
ihm als echt approbieren. Seit etwa
zehn Jahren führte er ein intensives
geistliches Leben. Offensichtlich
hatte er dabei mystische Anlagen
entfaltet. Seine geistliche Suche



verband er mit der Bitte des Blinden
aus dem Evangelium als Stoßgebet:
Herr, ich möchte sehen! Escrivá war
überzeugt, dass Gott etwas ganz
Konkretes von ihm wollte; aber er
wusste noch nicht, was es war. Die
Gnaden, die er bisher im Gebet
erhalten hatte, erschienen ihm im
Nachhinein wie blasse Vorahnungen.
Auf einmal sah er alles klar: Genau
das erwartet Gott von mir. Durch
mein Mitwirken soll dieses große
Werk entstehen, das Gott selbst in
der Kirche schafft. Er hatte Gott
einen Blankoscheck auf sein Leben
ausgestellt; und nun löste Gott ihn
ein. Er sagte ihm durch die Vision,
wozu er ihn haben wollte. Ab jetzt
widmete er sich für den Rest seines
Lebens, für die fast 50 Priesterjahre,
die noch folgen sollten, nur diesem
einen Projekt.

Die ältesten schriftlichen
Aufzeichnungen über das Geschehen
des 2. Oktober 1928 entstanden im



zeitlichen Abstand von drei Jahren:
Am 2. Oktober 1931 schreibt
Josemaría zum ersten Mal darüber.
Er fühlte sich von Gott wie ein
kleines Kind behandelt: Gott gab ihm
ein paar einfache Elemente wie
Bauklötzchen in verschiedenen
Formen und Farben zum Spielen in
die Hand; den großen Plan und die
vielen anderen nötigen Elemente
enthielt er ihm noch vor; und die
ganze schwere Last des großen
Werks ließ er ihn noch nicht spüren.
Er sollte nur mit dem Wenigen schon
einmal anfangen und sozusagen mit
kindlicher Leichtigkeit vorangehen.

Dem 2. Oktober 1928 sollten andere
wichtige Gründungstage folgen, die
sich nach einem ähnlichen Schema
ereigneten: eine Vision nach der
Feier der hl. Messe. Am 14. Februar
1930, also schon 16 Monate später,
sah er das Opus Dei der Frauen.
Genau fünfzehn Jahre sollten
vergehen, bis er am 14. Februar 1943



die Gesellschaft der Priester sah, die
Societas Sacerdotalis sanctae crucis.
Mit diesen drei Gründungsvisionen
1928, 1930 und 1943 ist die
Grundstruktur des Opus Dei
komplett: Männer, Frauen, Priester.

Das Opus Dei hat wenige Jahre nach
dem Tod des Gründers (1975) im
Zusammenhang mit dem neuen
Kodex des kirchlichen Rechts (1983)
die Rechtsform der Personalprälatur
bekommen. Der Gründer hatte ein
Leben lang nach der passenden Form
für das Werk gesucht. Diese nun
entsprach seiner ursprünglichen
Vision und Intuition am besten. Beim
Opus Dei handelt sich um eine neue
Realität in der Kirche, die mit den
herkömmlichen institutionellen
Modellen: Orden, Kongregation,
Bruderschaft, geistliche Bewegung
nicht zu erfassen war. Neuer Wein
gehört in neue Schläuche, zitiert man
in diesem Zusammenhang oft ein
Jesus-Wort. Hier zeigt die Kirche Mut,



neue Wege zu beschreiten. Natürlich
leben die Gläubigen des Opus Dei –
Laien und Priester – auch in den
ganz normalen pfarrlichen und
diözesanen Strukturen der Kirche;
darüber hinaus haben sie aber eine
eigene Rechtsform. Sie leisten damit
ein Stück Pionierarbeit, wenn wir
davon ausgehen, dass die
traditionelle Pastoral der
territorialen Erfassung, das heißt des
Rekrutierens junger Menschen für
die alten Strukturen von Pfarren,
Diözesen, Verbänden keine große
Zukunft mehr hat, nur noch einen
geringen Prozentsatz der Getauften
erreicht wird und die Kirche
unbedingt neue Wege finden muss.
Die Alternative ist, dass der Glaube
in den Herzen der Menschen neu
geboren wird. Im Französischen gibt
es ein Wortspiel: vom encadrement
zum engendrement, von der
Erfassung zur Zeugung. Es entspricht
in etwa, aber nicht genau unserem
Motto: von der Volkskirche zur



Entscheidungskirche. Das geht nur
über enge und nahe Beziehungen in
Gemeinschaften, in denen der
Glaube gelebt und bezeugt wird. Die
Personalprälatur ist ein kirchlicher
Ort solcher intensiven geistlichen
Beziehungen. Der Antagonismus und
die Komplementarität zwischen
Ortsgemeinden und apostolischen
Gemeinschaften wird zur künftigen
Gestalt der Kirche gehören. Wenn die
Mission der Kirche heute gelingen
soll, müssen diese Bezugsgrößen
zueinander finden. Beide sind
unverzichtbar. Das kommt auch zum
Ausdruck, wenn ich als Weihbischof
heute mit Ihnen das Jubiläum feiern
darf.

Apostolische Realitäten wie das Opus
Dei erinnern die Ortskirchen daran,
dass die Sendung der Kirche noch
lange nicht erfüllt ist, wenn die
religiösen Bedürfnisse der
Bevölkerung befriedigt sind und
wenn wir Seelsorger den



Erwartungen der praktizierenden
Kirchgänger in etwa entsprochen
haben. Sie erinnern die
ortskirchlichen Verantwortlichen
daran, auf die Lebensbedingungen
der Menschen und die akuten Fragen
des sozialen Lebens genau
hinzuschauen. Die Ortskirchen
haben die Stärke der Ortsnähe und
der Vertrautheit. Es entstehen nahe
und enge Beziehungen, in den der
Glaube erzeugt werden und wachsen
kann. Aber die Lebensbedingungen
der Menschen sind heute zu
unterschiedlich, als dass sie alle nach
einem gemeinsamen und gleichen
Modell evangelisiert werden
könnten. Die Vorstellung von einer
homogenen Bevölkerung mit
christlichem Hintergrund ist
anachronistisch. Gesellschaft und
Kirche kann man heute nur noch
pluralistisch denken. Die Menschen
sind mobil und flexibel und bewegen
sich hochvirtuos zwischen
verschiedenen Lebenswelten. In



diesen Wanderungs- und
Wandlungsbewegungen der
Menschen muss die Kirche sichtbar,
auffindbar und ansprechbar bleiben.
Menschen, die ihrem
Herkunftsmilieu entwurzelt sind,
schätzen klare Identitäten und lassen
sich leicht zu etwas Neuem
provozieren. Man findet
Gleichgesinnte und teilt mit ihnen
Erfahrungen des Lebens und des
Glaubens.

Zwischen den Ortskirchen und den
apostolischen Gemeinschaften gibt es
ein Verhältnis der gegenseitigen
Provokation zum Guten. Die
Gemeinschaften befähigen ihre
Mitglieder zur Gestaltung der Welt
aus dem Geist des Evangeliums. Die
Ortskirchen sind bereit, jeden mit
seinen verschiedenen menschlichen
Bestrebungen aufzunehmen und ihm
dafür ein Gemeinschaftsleben nach
dem Modell des Evangeliums zu
bieten. Apostolische Gemeinschaften



bewahren die Ortskirchen davor,
sich auf sich selbst zurückzuziehen,
sich damit zufrieden zu geben, wenn
das Leben im inneren Kreis der
Gemeinde einigermaßen
funktioniert, und zu vergessen, dass
die Sendung der Kirche auf Welt und
Menschheit als ganze bezogen ist,
dass wir Christen eine
Verantwortung für alle Nöte und
Sorgen unserer Zeitgenossen haben.
Für uns Christen ist klar: Der Glaube
an Christus bedingt unseren Blick
auf die Welt. Soziologische Analysen
haben ihre Berechtigung, aber
vorgängiges Kriterium für die
Wahrnehmung und Bewertung des
Geschehens in Gesellschaft, Politik
und Wirtschaft ist für uns nicht die
Sinus-Studie, sondern das
Evangelium Christi. Nur so können
wir Christen für die anderen
authentische Partner in der
Reflexion über die gesellschaftliche
Realität sein.



Als ich 1974 mit dem Studium in Rom
begann, wurden wir
Theologiestudenten von Dr. Rolf
Thomas manchmal zu Treffen in
einem Begegnungszentrum für
Priester namens CRIS mitgenommen
und durften dabei auch dem
Gründer begegnen. Es waren immer
kurze, aber herzliche persönliche
Gespräche. Auch im Alter war ihm
anzumerken: Der heilige Josemaría
war ein leidenschaftlicher Jünger,
eine charismatische Persönlichkeit.
Als am 26. Juni 1975 die Nachricht
von seinem Tod kam, gab es bei uns
eine echte Betroffenheit.

Als Weihbischof ist eine meiner
Hauptaufgaben, Jugendliche zu
firmen. Die Predigten des heiligen
Josemaría über den Heiligen Geist,
zum Beispiel die von Pfingsten 1969,
haben mir öfters geholfen. Sie
enthalten eine ganze Pneumatologie.
Sie atmen Schwung und
Begeisterung, Weite und



Innerlichkeit. Sie sprechen von der
Kühnheit und Tapferkeit des
christlichen Glaubens. Sie klagen
unsere Mittelmäßigkeit und Lauheit
an. Sie beklagen die
Geistvergessenheit in der Kirche
seiner Zeit. Sie sind voll von Worten
der Bibel und der Kirchenväter –
Basilius, Chrystostomus, Cyrill von
Alexandrien, Augustinus. Die
Heiligung des Lebens, von der
Josemaría so oft und so gerne
spricht, ist bewirkt vom Heiligen
Geist.

Als Josemaría in Madrid die Vision
vom Opus Dei hatte, hörte er die
Glocken der nahe gelegenen Kirche
Nuestra Señora de los Angeles läuten
– der Kirche Unserer Lieben Frau
von den Engeln. Das taten sie am
Schutzengelfest besonders feierlich
und ausgiebig. Diesen Klang hat er
sein Leben lang nicht mehr
vergessen. Das Glockengeläut schien
ihm wie die göttliche Bestätigung



seiner Vision: Diese Glocken haben
ein Leben lang für ihn weiter
geläutet.

Engel sind Feuer. Liebe ist nicht kalt.
Man kann nicht auf Sparflamme
lieben. Liebe ist Feuer. Wer liebt, der
ist Feuer und Flamme, und Gott ist
ein Liebender. Unsere Sünde ist: Wir
haben gegen das Feuer seiner Liebe
Brandschutzwände errichtet, hinter
denen wir gleichgültig und
wohltemperiert unsere Existenz
ohne Feuer und Glut leben können.
In Josemaría brannte die
Leidenschaft für Gott und Christus
und Kirche.

Achtzig Jahre nach der Gründung ist
es Ihnen aufgetragen, die Vision
Ihres Gründers in unsere Zeit und in
die Realität der gegenwärtigen
Kirche zu übersetzen. Gottes Engel
mögen Sie dabei geleiten.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/weihbischof-bundgens-
herzliche-gesprache-mit-dem-grunder/

(20.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/weihbischof-bundgens-herzliche-gesprache-mit-dem-grunder/
https://opusdei.org/de-de/article/weihbischof-bundgens-herzliche-gesprache-mit-dem-grunder/
https://opusdei.org/de-de/article/weihbischof-bundgens-herzliche-gesprache-mit-dem-grunder/

	Weihbischof Bündgens: herzliche Gespräche mit dem Gründer

