
opusdei.org

Wahrheit spricht mit
leiser Stimme

Der neue Begriff von Toleranz
verbietet es, Überzeugungen zu
haben - Von Robert Spaemann

28.06.2008

[jt] – Wenn heute über „Wahrheit”
gesprochen wird, so lautet die
herrschende Vorstellung, dass es mit
Bezug auf die wirkliche Wirklichkeit,
jenseits unserer wissenschaftlichen
Modelle, so etwas wie Wahrheit nicht
gibt. Also auch nicht mit Bezug auf
alles sogenannte
Orientierungswissen. Hier formiert



sich im Namen von Freiheit ein
heftiger Widerstand gegen jeden
Wahrheitsanspruch. Es ist zwar
ständig von „Werten“ die Rede, aber
dieser Begriff ist in seiner heutigen
Verwendung durch und durch vom
Relativismus initiiert. Schon die Rede
von „unseren Werten” oder von
„christlichen Werten” usw. ist
relativistisch. Sie suggeriert ja, dass
Werte in Wertungen gründen statt
umgekehrt Wertungen in Werten.
Und wenn dann noch für
europäische Werte ein
Absolutheitsanspruch erhoben wird,
dann gilt dieser Anspruch eigentlich
nur einem Wert, der unbedingt
gelten soll, dem höchsten Wert
Europas nach Auskunft unserer
Bundeskanzlerin, dem Wert der
Toleranz.

Darin steckt aber cm Denkfehler.
Toleranz gilt den Überzeugungen
anderer Menschen, die wir für irrig
halten, aber achten, weil es



Menschen sind, die sich mit ihnen
identifizieren. Und solche Toleranz
gründet selbst in einer höchst
voraussetzungsvollen eigenen
Überzeugung von der Würde jedes
Menschen. 

Der Wertekanon kippt

Heute wird aber landauf, landab
gesagt, so etwas wie unbedingte
Wahrheitsüberzeugungen seien ihrer
Natur nach intolerant, weil sie
gegenteilige Überzeugungen für
falsch halten. Und damit kippt der
ganze Wertekanon um. Toleranz
respektiert Überzeugungen. Der
neue Begriff von Toleranz verbietet
es, Überzeugungen zu haben, weil
diese per definitionem intolerant
sind. Mit Bezug auf metaphysisches
und normatives Denken soll es nur
beliebige „Meinungen” geben. Aber
das verkennt, dass auch Meinungen
auf Wahrheit zielen und nicht
Wahrheit relativieren. Wer der



Meinung ist, in anderen Galaxien
gebe es ebenfalls denkende und
fühlende Wesen, der kann zwar
diese Meinung nicht durch Beweise
in Wissen verwandeln. Auch die
gegenteilige Meinung gibt es
weiterhin. Nur die Wahrheit ist vom
Streit der Meinungen ganz
unabhängig. Es gibt nämlich
entweder solche Wesen, oder es gibt
sie nicht, auch wenn wir das nie
wissen werden. Das heißt, eine der
beiden Meinungen ist wahr und die
andere falsch. Denken wir uns eine
ähnliche Diskussion unter
denkenden Wesen in einer anderen
Galaxie mit Bezug auf unseren
Planeten. Wir wissen ganz genau,
wer von den beiden Parteien recht
hat. Denn wir wissen, dass es uns
gibt und das jedes Wesen im
Universum irrt, wenn es meint, uns
gebe es nicht. 

Natürlich schränkt Wahrheit unsere
als Vielfalt von Optionschancen



verstandene Freiheit ein. Das liegt in
der Natur der Sache. „Die Wahrheit,
mein lieber Sohn”, so schreibt
Matthias Claudius, „die Wahrheit
richtet sich nicht nach uns, wir
müssen uns nach ihr richten.” Es ist
klar, dass derjenige, der Physik
studiert hat, nicht mehr beliebig
fantastische Annahmen über die
Wirklichkeit machen kann. Dennoch
gilt das Wort Jesu: „Die Wahrheit
wird euch frei machen.” Frei ist der,
der weiß, was er tut, denn nur der
tut, was er will. Wer ein falsches
Medikament nimmt, in der
Annahme, es werde ihm helfen, der
hat nicht getan, was er wollte, denn
er wollte gesund werden. Nur wer
die Wirkung des Medikaments kennt,
tut, was er will, wenn er das richtige
nimmt. Dieses Argument findet sich
in unübertrefflicher Weise schon von
Platon entfaltet. 

Im Johannes-Evangelium antwortet
Jesus auf die Frage des Pilatus, ob er



ein König sei: „Ich bin dazu geboren
und in die Weit gekommen, um von
der Wahrheit Zeugnis zu geben.“ Wir
können fragen wieso das eine
Antwort auf die Frage des Pilatus ist.
Es ist typisch für Jesus im
Johannesevangelium, dass er oft auf
Fragen in einer Weise antwortet,
dass man zunächst nicht versteht,
was die Antwort mit der Frage zu tun
hat. In diesem Fall scheint es mir klar
zu sein. Von Natur ist kein Mensch
König über einen andern. König ist
allein der, der die ihm Anvertrauten
im Tiefsten ihres Wesens und ihres
Wollens kennt und versteht und sie
deshalb dorthin führt, wohin sie
eigentlich und im Grunde selbst
wollen. Herrschaft der Wahrheit ist
die einzige Alternative zur
Herrschaft von Menschen über
Menschen. 

Wir können uns das leicht
klarmachen am Beispiel unserer
Verfassung und der darin



enthaltenen Grundrechte, die keiner
Änderung durch parlamentarische
Mehrheit unterworfen sind. Wenn es
keine Wahrheit im Bereich des
Rechtes und also keine Herrschaft
der Wahrheit gibt, dann ist eine
solche Verfassung eine Herrschaft
der Toten über die Lebenden. Wenn
die Grundrechte nur Ausdruck der
persönlichen Meinungen der
Verfassungsväter sind, dann
bedeuten sie einfach Tyrannei.
Anders, wenn die Verfassungsväter,
teilweise unter dem frischen
Eindruck der Naziherrschaft, eine
Wahrheit über den Menschen und
seine Würde ausgedrückt haben, das
sie in keiner Weise als etwas
betrachteten, das ihrer
Willensentscheidung entsprang. So
wie wir uns auch nicht der Person
des Pythagoras unterwerfen, wenn
wir von ihm den Satz des Pythagoras
gelernt haben. Wer diesen Satz
verstanden hat, darf den Namen
Pythagoras ruhig vergessen. 



Es gibt heute eine gewisse Einsicht in
die Tatsache, dass ein extremer
relativistischer Individualismus eine
soziale Katastrophe bedeutet und
dass keine Zivilisation bestehen kann
ohne einen gewissen Wertekonsens.
Aber wo Erziehung im Sinne dieses
Konsenses tätig ist ohne den Glauben
an die Wahrheit dessen, was sie
vermittelt, da handelt es sich nur um
eine Konditionierung zugunsten
eines Autoritarismus, der sich heute
in der Regel als „political
correctness“ präsentiert. Er zielt auf
Anpassung, nicht auf Wahrheit. 

Einsicht in Wahrheit aber gibt es nur
in Freiheit. Verhalten kann und muss
gelegentlich erzwungen werden.
Wahrheitseinsicht und Glauben
können nicht erzwungen werden.
Die Wahrheit spricht mit leiser
Stimme. 

Wir leben heute in einer Welt, in der
die virtuelle Realität eine immer



größere Rolle spielt. Wissenschaft
und Technik gewinnen ihre
Erkenntnisse zu einem großen Teil
dadurch, dass sie natürliche
Wirklichkeit simulieren. Die perfekte
Simulation ist die, welche man von
dem Original gar nicht mehr
unterscheiden kann. Und so gehen
die Menschen unmerklich dazu über,
die Wirklichkeit selbst für nichts
anderes als ihre Simulation zu
halten. Die Computer sollen so
menschenähnlich sein wie möglich.
Und am Ende bilden wir uns ein, wir
seien selber nichts als unsere
Computer. Dabei fällt einem der Vers
des Psalms ein über die Heiden, die
ihre handgemachten Götter
verehren: „Sie sehen nicht, sie hören
nicht, sie gehen nicht, sie riechen
nicht.” Und dann fährt der Psalmist
fort: „Ähnlich werden ihnen die, die
sie machen.” 

Und doch wehrt sich der Mensch
instinktiv dagegen, es nur mit



Simulation zu tun zu haben. Stellen
wir uns vor, es würde uns
angeboten, von jetzt an bis zu
unserem Ende, immer in einem
Zustand höchster Euphorie zu leben.
Wir würden das Beispiel eines
solchen Menschen vorgeführt
bekommen. Er liegt auf einem
Operationstisch, er ist bewusstlos. In
sein Gehirn werden Drähte
eingeführt, die bestimmte
Gehirnregionen stimulieren und in
ihm diesen euphorischen Zustand
erzeugen, einen Zustand, der
andauern wird bis ins hohe Alter, wo
dann der Mensch durch eine sanfte
Spritze getötet wird, ohne dass er
davon etwas merkt. Und nun würden
wir gefragt, ob wir ebenso behandelt
werden möchten wie dieser Mensch.
Ich denke, es wird nur sehr wenige
Menschen geben, die bereit wären,
ihr gewöhnliches, banales, teils
vergnügtes, teils trauriges, teils
langweiliges Leben zu tauschen
gegen diese Euphorie. Warum? Der



so behandelte Mensch ist doch
offensichtlich aufs Höchste
zufrieden. Ja, aber wir wollen diese
Art von Zufriedenheit nicht. Wonach
Menschen verlangen, ist nach wie
vor Wirklichkeit, ist Wahrheit. 

Der Philosoph Robert Spaemann,
geb. 1927, gehört zu den
bedeutendsten Vertretern eines
Denkens in aristotelisch-christlicher
Tradition. Bis zu seiner Emeritierung
1992 war Spaemann fast 20 Jahre
lang Professor an der Ludwig-
Maximilians-Universität in München.
Die Vernünftigkeit des (christlichen)
Glaubens gehört zu den
Kernelementen seiner Philosophie.
Spaemann ist unter anderem Berater
Papst Benedikts XVI. (jf) 

Der Text ist ein Auszug aus einem
Vortrag, den der Autor an diesem
Samstag in Köln halten wird.
Spaemann spricht im Rahmen eines
interdisziplinären Kolloquiums in



Köln unter dem Titel „Wahrheit,
Pluralismus, Relativismus –
gefährden unbedingte
Überzeugungen die Demokratie?“
Veranstalter ist das „Lindenthal-
Institut“, eine dem katholischen Opus
Dei nahe stehende Einrichtung.
Neben Spaemann sprechen unter
anderem die Philosophin Prof.
Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz, der
Sozialethiker Prof. Manfred Spieker
und der Mediziner Prof. Hans-
Bernhard Wuermeling.

Kölner Stadt-Anzeiger

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/wahrheit-spricht-mit-leiser-

stimme/ (24.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/wahrheit-spricht-mit-leiser-stimme/
https://opusdei.org/de-de/article/wahrheit-spricht-mit-leiser-stimme/
https://opusdei.org/de-de/article/wahrheit-spricht-mit-leiser-stimme/

	Wahrheit spricht mit leiser Stimme

