
opusdei.org

Von Resignation zum
Staunen – Gestalten
im österlichen Licht

eine Betrachtung von Josef
Arquer

05.04.2013

„Am ersten Tag der Woche“ sind
Menschen unterwegs, die im Herrn
ihren Meister und Lehrer gesehen
hatten (Lk 24,1): Drei Frauen gehen
wehmütig zum Grab des
verstorbenen Meisters. Zwei Jünger
wandern frustriert zurück zu ihrem
Heimatdorf Emmaus. Die Apostel



flüchten sich in den Raum, wo sie das
letzte Abendmahl mit dem Herrn
gefeiert hatten. In den Evangelien
der Osterzeit begegnen uns diese
Berichte.

Die beiden Jünger auf dem Weg nach
Emmaus (Lk 24, 13-35) lassen die
vertraute Umgebung in der Meinung
hinter sich, dass sie nach einer Zeit
naiven Enthusiasmus nun zu
nüchternem Realismus
zurückgefunden haben. Sie
erwarten, dass ihre Erinnerungen an
den Meister im Laufe der Zeit
schwinden und ihre schmerzliche
Trauer in bloßer Melancholie
verdämmern wird.

Die drei Frauen auf den Weg zum
Grab wollen den Leichnam
nachträglich einbalsamieren und
fragen sich, wer ihnen den großen
Rollstein vor dem Eingang
wegwälzen wird (vgl. Mk 16,2f). Aber
nur wegen dieser Schwierigkeit



hatten sie nicht einfach zu Hause
bleiben wollen. Und die Apostel
trauern und sind verängstigt.

Aber dann, ab einem bestimmten
Augenblick, wird alles anders. Das
Verhalten ändert sich,
Bestattungsbräuche werden
aufgegeben, kein Rückzug in die
Heimat mehr, kein furchtsames
Verstecken. Die sich der Trauer, der
Resignation oder der Nostalgie
ergeben hatten, erfahren nun ohne
eigenes Zutun die Nähe des Herrn. Es
ist die österliche Erfahrung: Der Herr
ist auferstanden!

Diese Erfahrung können wir
miterleben, wenn wir die
Empfehlung des heiligen Josefmaria
beherzigen: „Es geht nicht nur
darum, an Jesus zu denken, uns diese
oder jene Szene zu
vergegenwärtigen. Wir müssen uns
vielmehr in sie



hineinversetzen“ (Christus begegnen,
Nr. 107).

Vier Schritte

Besonders der Bericht des Lukas
(24,36–53) verdeutlicht, wie die
Begegnung mit dem Auferstandenen
in das Leben der Jünger eingreift. Sie
sind keine Gelehrten, sie
interpretieren keine Text. Sie erleben
Wirklichkeit: Der Herr war tot und
begraben. Jetzt kommt er bei
verschlossener Türe zu ihnen und
zeigt ihnen die Wundmale seines
verherrlichten Leibes.

Das Leibliche an ihm hat jede
Schwere verloren. Der Geist
durchwirkt die Materie. Das
Rätselhafte daran bleibt, auch wenn
uns die moderne Physik die
Vorstellung genommen hat, Materie
sei etwas Eindeutiges, das sich aus
sich selbst verstünde.



Lukas lässt durchblicken, wie die
Apostel am Ostertag erfuhren, dass
es eine österliche Realität gibt, die
jenseits der natürlichen
Erfahrungswelt liegt. Schritt für
Schritt überwanden sie ihre
Ratlosigkeit und
Niedergeschlagenheit. Die
Bedrückung des Karfreitags – "alles
ist zu Ende" – machte zunächst einer
neuen, noch unklaren Erfahrung
Platz, nachdem sie voll Skepsis die
Behauptungen der Frauen und der
Emmaus-Jünger vernommen hatten.

Das mit Jesus geht also doch weiter.
Aber wie? Sie redeten darüber (vgl
Lk 24,36), und doch werden sie dabei
über die Ebene des Denkbaren, des
Vorstellbaren nicht hinaus
gekommen sein. Was könnte man
auch über Unvorstellbares sagen?
Was die Frauen und die Jünger von
Emmaus da versichern, ist schlicht
unbegreiflich, das kann man nicht
einordnen. Wenn überhaupt, kann es



nur sein Geist gewesen sein. Aber
Geister sind nicht natürlich und
deshalb den Menschen unheimlich.
So brachte dieser erste Schritt alles
andere als inneren Frieden. An die
Stelle ihrer Niedergeschlagenheit
wird Lähmung getreten sein: die
unklare Furcht vor einer
unergründlichen Wirklichkeit.

Vielleicht drängte sich die Frage auf,
ob Jesus sie zur Rechenschaft ziehen,
ihnen gar Vorwürfe machen würden,
weil sie ihn im Stich gelassen hatten.
Aber so war er im Leben nie
gewesen. In seiner Nähe hatten sie
immer Frieden gefunden.

"Während sie darüber redeten, trat
er selbst in ihre Mitte und sagte zu
ihnen: „Friede sei mit euch". Mit dem
Friedensgruß Jesu konnten sie den
zweiten Schritt tun: Es ist doch „der
ganze Jesus“ – und kein Geist. In ihm
wurde Leiblichkeit auf eine irdisch
unfassbare Weise sichtbar. „Er zeigte



ihnen seine Hände und Füße" –
durchbohrt, aber weder schrecklich
noch anklagend. Die tödlichen
Wunden waren zu unleugbaren
Zeichen seines Sieges über den Tod
geworden.

Und heute hilft die Theologie die
neue Realität zu deuten. Der Mensch
Jesus ist mit seinem Tod nicht
vernichtet, die Menschwerdung des
Sohnes Gottes nicht
zurückgenommen. Sie hat sich
vielmehr voll entfaltet. Die neue
Sehweise lässt ahnen, was
Vollendung des Menschen bei Gott
sein kann, wo wir nach Worten des
Paulus nicht mehr "nur rätselhafte
Umrisse" und wie „in einen
Spiegel" (1 Kor 13, 12) schauen. Wir
ahnen, wie groß der Mensch ist, aber
auch – ein aktueller Gedanke zu
Zeiten platten Materialismen – wie
geheimnisvoll die Materie.



Der Herr "überspielt" das
Überwältigende der verklärten
Leiblichkeit mit einem schlichten
Vorschlag: "Habt ihr etwas zu essen
hier?" Damit knüpft er in einem
dritten Schritt an seine früheren
Mahlgemeinschaften mit den
Jüngern an.

Der vierte Schritt: Er "öffnete ihnen
die Augen für das Verständnis der
Schrift". Natürlich geht es hier nicht
um das gelehrte Verstehen, sondern
um die tiefere Sicht der
Zusammenhänge vom Glauben her.
Was Ärgernis gewesen war, wird
zum Erweis einer Gewissheit: Gottes
Sohn hat den Tod und die Sünde
vernichtet, er ist unter uns als der,
der neues Leben bringt, jenseits des
toten Todes.

Macht und Erbarmen

Anders als bei Lazarus haben wir es
bei der Auferstehung Christi nicht
mit einem Zurück in den früheren



raumzeitlichen Zustand zu tun, der
wieder mit einem Tod enden wird.
Wenn es im Neuen Testament heißt,
dass Christus den Tod überwunden
hat, ist damit eine neue Dimension
für alle Menschen aller Zeiten
gemeint. Die Auferstehung Christi ist
die Wende des Daseins, die
Bestätigung der Macht Gottes bis
hinein in die tiefste Ohnmacht des
Fleisches.

Das ist der österliche Realismus, der
jede menschliche Logik und alle
Fakten menschlicher Erfahrung
übersteigt: Im Glauben Ja sagen zu
Ihm, der unsere raumzeitlichen
Strukturen durch seine
Menschwerdung bestätigt hat, doch
nun durch seine Auferstehung
relativiert.

Weil der Herr auferstanden ist,
können wir ihn Tag für Tag finden:
In der Eucharistie, im liturgischen
Gebet der Kirche, im innigen



Herzensgebet. Immer ist der ganze
Jesus. Nicht seine "Sache", nicht seine
Ideen. Er selbst, Gott und Mensch.

Der Sonntag nach Ostern, mit dem
die Osteroktav endet und die weitere
Osterzeit ihren Fortgang nimmt, wird
"Weißer Sonntag" genannt,
wahrscheinlich weil an diesem Tage
die zu Ostern Getauften ihre weißen
Gewänder ablegten. Im Jahre 2000
erweiterte ihn Papst Johannes Paul
II. zum "Sonntag der
Barmherzigkeit". Denn Christus
"spricht nicht nur vom Erbarmen
und erklärt es mit Hilfe von
Gleichnissen und Parabeln, er ist vor
allem selbst eine Verkörperung des
Erbarmens" (Enzyklika Dives in
misericordia, 2).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/von-resignation-zum-staunen-

https://opusdei.org/de-de/article/von-resignation-zum-staunen-gestalten-im-osterlichen-licht/
https://opusdei.org/de-de/article/von-resignation-zum-staunen-gestalten-im-osterlichen-licht/


gestalten-im-osterlichen-licht/
(01.02.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/von-resignation-zum-staunen-gestalten-im-osterlichen-licht/

	Von Resignation zum Staunen – Gestalten im österlichen Licht

