opusdei.org

«Verstehst du, was
du liest?»: Leben mit
der Heiligen Schrift

(D

Die Heilige Schrift sollte im
inneren Leben jedes Christen
eine zentrale Rolle spielen. Die
Erklarungen in diesem
zweiteiligen Artikel konnen
helfen, sie immer besser zu
verstehen.

04.09.2017

In seinem Bericht iiber die ersten
Schritte der Ausbreitung der jungen



Kirche von Jerusalem aus versetzt
uns der hl. Lukas in den Wagen eines
athiopischen Hofbeamten, Verwalter
des Schatzes der Konigin Athiopiens,
im Stiden Agyptens, der nach
Jerusalem gekommen war, um den
Gott Israels anzubeten (vgl. Apg 8,
27-28). Er befand sich bereits auf
dem Heimweg und las Jesaja, ohne
allerdings den Text des Propheten zu
verstehen. Gott bewegte daher den
Diakon Philippus, damit dieser sich
einmischte (vgl. Apg 8, 26. 29).
»Philippus lief hin und horte ihn den
Propheten Jesaja lesen. Da sagte er:
Verstehst du auch, was du liest?
Jener antwortete: Wie konnte ich es,
wenn mich niemand anleitet? Und er
bat den Philippus, einzusteigen und
neben ihm Platz zu nehmen® (Apg 8§,
30-31). Der Hofbeamte der Konigin
von Athiopien war stehengeblieben
bei den prophetischen Worten: ,Wie
ein Lamm wurde er zur
Schlachtbank gefihrt...“ (Jes 53, 7-8).
Ausgehend von dieser Textstelle



verkiindete Philippus ihm das
Evangelium von Jesus (Apg 8, 35),
und nachdem er ihn an einer
Wasserstelle, die am Weg lag, getauft
hatte, empfahl er ihn dem
geheimnisvollen Wirken des Heiligen
Geistes, der ihm diese Seele
zugefiihrt hatte, die ,durstete nach
Gott, nach dem lebendigen Gott“ (Ps
42, 3).

In diesem Gesprach, so kommentiert
der hl. Hieronymus in einem Brief,
zeigt Philippus seinem
Gesprachspartner ,Jesus, der
verborgen war, wie gefangen im
Text“[1]. Indem sich die Heilige
Schrift der Vermittlung und der
Erklarung glaubiger Menschen
bedient, wirkt sie machtvoll wie ,,ein
zweischneidiges Schwert“ (Hebr 4,
12) in der Seele dessen, der sich ihr
nahert. Philippus enthtllt, er6ffnet
die Person Jesu Christi vor den
Augen dessen, der zuvor nichts
verstand. Auch wir, so Papst



Franziskus in seinem Apostolischen
Schreiben Misericordia et misera,
sind gerufen, ,lebendige Werkzeuge
fur die Vermittlung des Wortes
Gottes zu sein“[2], damit viele
Manner und Frauen ,die
Anziehungskraft Jesu Christi“[3]
erfahren.

Die Tradition ist der Blick des
Glaubens

In der judischen Welt hatte die
Heilige Schrift eine erstrangige
Bedeutung: Der Kult in den
Synagogen, der die Frommigkeit der
Juden wéhrend des Jahres ndhrte,
kreiste um die Lesung der Tora sowie
der Propheten und das gesungene
Gebet der Psalmen[4]. Insgesamt
waren die Schriften Israels
Gestaltung einer mundlichen
Tradition: Die inspirierten Autoren
legten die Lehren der Patriarchen
und Propheten schriftlich dar. Und
diese Tradition ging nicht nur aus



den Schriften hervor, sondern
begleitete ihre Lesung als ein
durchdringender Blick, mit dem die
Gerechten — die den Herrn
suchen[5]- ihren Sinn erkennen,
wenigstens aber erahnen konnten.

So ist es auch in der Kirche, dem
neuen Volk Israel: Die Tradition geht
der Schrift voraus, angefangen bei
der Tatsache, dass die Kirche es ist,
die sagt, welche die Heiligen
Schriften sind[6]. ,,Ich wiirde selbst
dem Evangelium keinen Glauben
schenken — schrieb der hl.
Augustinus — wenn mich nicht die
Autoritat der katholischen Kirche
dazu bewegte“[7]. In diesem Sinne ist
eine Momentaufnahme aus der
Arbeit des Konzils von Trient
berihmt geworden. Das Tagebuch
eines der Teilnehmer berichtet, wie
in einer der Sitzungen die Meinung
verworfen wurde, das Evangelium
nach Johannes sei glaubwirdig, weil
der hl. Johannes sein Autor ist. Das



Evangelium nach Johannes ist
vielmehr glaubwirdig, weil die
Kirche es angenommen hat, lautete
die Entscheidung[8]. Die Rolle der
Tradition beschrankt sich jedoch
nicht auf die Aufgabe, den Kanon der
heiligen Schriften festzulegen,
sondern sie besteht in einer
stdndigen Unterscheidung, bei der
die Kirche mit dem Licht des
Heiligen Geistes rechnet. ,Noch
vieles habe ich euch zu sagen, aber
ihr konnt es jetzt nicht tragen. Wenn
aber jener kommt, der Geist der
Wahrheit, wird er euch in die ganze
Wahrheit fihren“ (Joh 16, 12-13).

Die Tradition ist also untrennbar von
der Heiligen Schrift, so wie der Blick
untrennbar verbunden ist mit dem,
was er wahrnimmt. Manche Blicke
sehen bestimmte Dinge und anderes
nicht. Bei einem Gebaude zum
Beispiel sieht ein Architekt
Einzelheiten, die anderen Passanten
verborgen bleiben. Von einem



winzigen Ereignis, das vielen
unbedeutend erscheint, sind Dichter
und Kiunstler bewegt. Die Tradition
ist der Blick auf die Heilige Schrift
aus dem Glauben der Kirche heraus;
es ist ein lebendiger Blick, da er vom
Heiligen Geist gelenkt wird; es ist ein
sicherer Blick, weil das Wort Gottes
nur aus dem Schof$ der Kirche
heraus in seiner ganzen Tragweite zu
verstehen ist. Wie Jesus es mit seinen
Jungern auf dem Weg nach Emmaus
tat, so bringt nun der Heilige Geist
das Herz der Kirche wie das jedes
Christen zum Brennen, wenn er uns
die Schriften auslegt (vgl.Lk 24, 32).
Das Wort Gottes ist ein Wort, das die
Zeiten durchquert - ,Himmel und
Erde werden vergehen, aber meine
Worte werden nicht vergehen® (Mt
24, 35)-, und es braucht einen Leser,
der auch die Jahrhunderte
durchlauft: das Volk Gottes, das
durch die Geschichte geht. Daher
sagte der hl. Hilarius, dass im
Grunde ,,die Heilige Schrift mehr im



Herzen der Kirche ist als in den auf
Papier geschriebenen Buchern“[9].

Ein horendes Lesen

,Durch die Heilige Schrift, die dank
des Glaubens der Kirche lebendig
bleibt, spricht der Herr weiterhin zu
seiner Braut und zeigt ihr die Wege,
die sie gehen soll, damit die Botschaft
des Heils zu allen gelangt“[10]. Die
Verkiundigung des Wortes Gottes hat
eine besondere Kraft, wenn es in der
liturgischen Versammlung gelesen
wird. Die detailreiche Erzdhlung der
feierlichen Lesung der Tora durch
den Schreiber Esdras ist
beeindruckend (vgl. Neh 8, 1-12). Zu
dieser Zeit ist der grofSte Teil des
Volkes aus Babylon
zuruckgekommen und nimmt das
Wort Gottes mit den tiefen Gefiihlen
auf, die es wahrend der Jahre im Exil
zuruckgehalten hat. ,Wie konnten
wir singen die Lieder des Herrn,
fern, auf fremder Erde? Wenn ich



dich je vergesse, Jerusalem, dann soll
mir die rechte Hand verdorren. Die
Zunge soll mir am Gaumen kleben,
wenn ich an dich nicht mehr denke,
wenn ich Jerusalem nicht zu meiner
hochsten Freude erhebe“ (Ps 137,
4-6). Als das Volk nun wieder das
Gesetz Gottes hort, weinen die Leute,
welil sie den Unterschied zwischen
den Geboten des Herrn und ihrem
Leben spuren. Esdras aber, der
vortragt, und die Leviten sagen zu
allen: ,Heute ist ein heiliger Tag zu
Ehren des Herrn, eures Gottes. Seid
nicht traurig und weint nicht“ (Neh
8,9).

Jesus liest in der Synagoge von
Nazareth aus dem Buch des
Propheten Jesaja vor, der die
Ankunft des Messias ankuindigt: ,Der
Geist des Herrn ruht auf mir (...)
damit ich den Gefangenen die
Entlassung verkinde“ (Lk 4, 18).
Auch nach zwei Jahrtausenden
spricht die Heilige Schrift zu uns von



dem, was heute aktuell ist, wie
damals in Nazareth: ,Heute hat sich
das Schriftwort, das ihr eben gehort
habt, erfullt (Lk 4, 21; vgl. Jes 61, 1).
Jeden Tag, und ganz besonders am
Sonntag, ,,wird das Wort Gottes in
der christlichen Gemeinde
verkindet, damit der Tag des Herrn
von dem Licht erhellt wird, das aus
dem Ostergeheimnis hervorgeht (...).
Gott spricht heute immer noch zu
uns wie zu Freunden, er »verkehrt«
mit uns, um uns mit seiner
Gesellschaft zu beschenken und uns
den Weg zum Leben zu zeigen. Sein
Wort bringt unsere Bitten und
Sorgen zum Ausdruck und bietet
zugleich eine fruchtbare Antwort,
damit wir ganz konkret seine Ndhe
erfahren konnen“[11].

Wenn diese Uberzeugung wichst,
pflegt man sorgfaltig die Liturgie des
Wortes in der Heiligen Messe. Der hl.
Josefmaria gab seinen Sohnen, die
Priester waren, wertvolle



Orientierungen, erwachsen aus der
Liebe zu Gott und dem gesunden
Menschenverstand, wie sie das Wort
Gottes verkiindigen sollten. Er
ermunterte sie, sinngemafs
vorzulesen, was nicht heifst,
,2ubertrieben stark zu betonen, aber
die notigen Pausen einzuhalten, so
wie man drei oder vier ZuhOrern
einen Text vorliest. Dafiir miuisst ihr
ein wenig Uiben, eine Epistel, ein
Evangelium oder eine Prafation
vorzutragen...“[12]. Diese Ratschlage
gelten fiir alle, die an der Liturgie des
Wortes beteiligt sind, denn die
Heilige Schrift verlangt solche
Aufmerksamkeit von allen. Man liest
sie nicht, als handle es sich um
irgendeinen fremden Text oder um
eine Information, die weiterzugeben
ist, sondern mit liebendem Herzen
und aufmerksamem Ohr, mit
sehnsuchtigem Herzen, das Nahrung
findet in jedem Wort, das aus dem
Munde Gottes hervorgeht (Mt 4, 4;
vgl. Dt 8, 3). Daher sollte ,das sursum



corda, eine sehr alte liturgische
Formulierung, der «Weg» unseres
Redens und Denkens sein, so wie es
in der Liturgie die Préafation einleitet.
Wir mussen unser Herz zum Herrn
erheben, nicht nur als liturgische
Antwort, sondern als Ausdruck
dessen, was in diesem Herzen
geschieht, das sich erhebt und die
anderen mit nach oben zieht“[13].

Um die Schrift zu verstehen

,Die Bibel ist die grofse Erzdhlung,
die von den Wundern der
Barmherzigkeit Gottes berichtet. Jede
Seite ist durchtrankt von der Liebe
des Vaters, der seit der Schopfung
dem Universum die Zeichen seiner
Liebe eingepragt hat“[14]. Die Heilige
Schrift weckt lebendige, personliche
Gedanken, sie schaltet unseren
Verstand nicht aus, sondern fordert
und erleuchtet ihn. ,,Dein Wort ist
meinem Fuf$ eine Leuchte, ein Licht
fir meine Pfade“ (Ps 119, 105). Es



gibt der Welt und ihren Dingen die
rechte Dimension und steuert der
Kurzsichtigkeit entgegen, mit der die
Stuinde die Wirklichkeit entstellt. Das
Wort Gottes ,,dringt durch bis zur
Scheidung von Seele und Geist, von
Gelenk und Mark; es richtet tiber die
Regungen und Gedanken des
Herzens* (Hebr 4, 12). Deshalb besitzt
jemand, der die Bibel kennt und
betrachtet, selbst bei nur
bescheidener akademischer Bildung
die Weisheit, die andere in ihren
Studien vielleicht nicht erlangen.
,um zu richten, bin ich in diese Welt
gekommen: damit die Blinden
sehend und die Sehenden blind
werden“ (Joh 9, 39).

Die Begebenheiten, die in der Bibel
berichtet werden, haben vom
Glauben her eine Bedeutung, die die
Kategorie blof$ historischer
Ereignisse uibersteigt. Bel dem, was
das judische Volk getan und erlitten
hat, geht es vor allem um das, was



der Herr in ihm und durch es wirkt.
Maria, unsere Mutter, druckt dies
unmissverstandlich so aus: ,,Denn
der Machtige hat Grofses an mir
getan, und sein Name ist heilig” (Lk
1, 49). Auch die Ereignisse des
Weltgeschehens und unserer eigenen
Geschichte werden erhellt durch die
Schrift. ,Vor ihm bleibt kein
Geschopf verborgen, sondern alles
liegt nackt und blof$ vor den Augen
dessen, dem wir Rechenschaft
schulden® (Hebr 4,13). Das Wort
Gottes umhullt und erleuchtet unser
Leben; deshalb gehen aus ihm unser
Beten und unser apostolisches
Wirken ganz naturlich hervor.

Dennoch ist dieser fiir uns nattirliche
Ausgangspunkt nicht zugleich leicht
zuganglich. Gott schuf uns, damit wir
mit ihm leben, aber ,der Weg, der
zum Leben fiihrt, ist schmal“ (vgl. Mt
7, 14). Es darf uns nicht verwundern,
wenn uns manchmal Teile der
Heiligen Schrift dunkel oder



schwierig erscheinen. Benedikt XVI.
erzahlte bei einer Gelegenheit, dass
einer seiner Freunde, ,nachdem er
einer Predigt mit langen
anthropologischen Reflexionen
zugehort hatte, die schlieflich im
Evangelium miindeten, sagte: Mich
interessieren diese Uberlegungen
nicht. Ich mochte verstehen, was das
Evangelium sagt“. Und der Papst
fugte hinzu: ,,Mir scheint, dass es,
statt lange Uberlegungen
anzustellen, manchmal besser wére
zu sagen (...): Dieses Evangelium ist
nicht nach unserem Geschmack. Wir
sind gegen das, was der Herr sagt.
Aber was will er sagen? Wenn ich
ehrlich zugebe, dass ich im ersten
Moment nicht einverstanden bin, bin
ich schon aufmerksam geworden.
Man sieht, dass ich, als Mensch von
heute, verstehen mochte, was der
Herr sagt. So konnen wir zum Kern
des Evangeliums vordringen“[15].



Die Neurologen behaupten, dass wir
kaum einen kleinen Prozentsatz der
Kapazitat unseres Gehirns
gebrauchen. In ubertragenem Sinn
kann man sagen, dass die Heilige
Schrift unergrindlich ist in ihrem
Reichtum und ihrer Tiefe. ,Aller
Grofde sah ich ein Ende, doch in
unendliche Weiten reicht dein
Gebot“ (Ps 119, 96). Daher
unterscheiden die Kirchenlehrer
verschiedene Bedeutungen in einem
Text. Im Mittelalter wurde die Lehre
von den vier Bedeutungsebenen der
Schrift konsolidiert: dem wortlichen,
dem allegorischen, dem moralischen
und dem anagogischen (mythischen)
Sinn. Der wortliche Sinn, die
Grundlage aller anderen[16], 1asst
sich nicht reduzieren auf das, was
der Leser unmittelbar versteht, man
muss ihn vielmehr im
Zusammenhang mit der Epoche
verstehen, in der er geschrieben
wurde, um scheinbar richtige
Lesarten zu verwerfen, die jedoch



nicht zutreffend sind. Die
Verbindung dieses Sinnes mit den
anderen bedarf haufig der
Orientierung eines Experten, der
aufgrund von Studien eine tiefere
Kenntnis besitzt. Deshalb sind
Ausgaben der Bibel empfehlenswert,
manchmal sogar unentbehrlich, die
gute Einfihrungen und Kommentare
anbieten. Die Listen mit Zitaten aus
der Heiligen Schrift, die am Ende
vieler dieser Bucher angegeben sind,
insbesondere im Katechismus der
Katholischen Kirche, ermoglichen
ein tieferes Verstandnis der
verschiedenen Texte[17].

In der Heiligen Schrift kann man
keinen Text aus der Gesamtheit
losen, die eins ist im Wort Gottes.
,Wie unterschiedlich auch die
Bicher sind, aus denen sie sich
zusammensetzt, bildet die Schrift
doch eine Einheit aufgrund des
Planes Gottes, dessen Zentrum und
Herz Jesus Christus ist. Seit Ostern ist



dieses Herz ge6ffnet“[18]. Das Neue
Testament muss im Licht des Alten
gelesen werden, und das Alte mit
Christus als dem Schliissel fiir die
Auslegung, gemafs der beriihmten
Formulierung des hl. Augustinus: Das
Neue ist verborgen im Alten, das Alte
zeigt sich im Neuen: Novum in Vetere
latet et in Novo Vetus patet[19].
Thomas von Aquin schreibt, dass das
Herz Jesu ,vor der Passion
verschlossen war, da die Schrift
dunkel war. Nach der Passion aber
ist die Schrift gedffnet, damit
diejenigen, die sie jetzt verstehen,
erwagen und unterscheiden, wie die
Weissagungen auszulegen sind“[20].
Als der Auferstandene den Jingern
erscheint, schreibt daher der hl.
Lukas: ,Daraufhin 6ffnete er ihnen
die Augen flr das Verstandnis der
Schrift“ (Lk 24, 45). So macht es Jesus
auch mit uns, wenn wir zulassen,
dass er uns auf unserem Lebensweg
begleitet und wir aufmerksam auf
ihn horen. An der Hand der Heiligen



und so vieler Geschwister im
Glauben begegnen wir in der Schrift
,der Stimme, den Gesten und der
uberaus liebenswerte
Gestalt]Jesu“[21].

Guillaume Derville

[1] HI. Hieronymus, Epist. 53, 5 (PL
22, 544).

[2] Papst Franziskus, Apostolischer
Brief Misericordia et misera,
20.11.2016, 7.

[3] HI. Josefmaria, Mitschrift aus
einer Betrachtung, 1.4.1962, in: Im
Zwiegesprdch mit dem Herrn, 46
(AGP, Bibliothek, P09).

[4] Die Tora (auf Hebraisch
“Instruktion, Lehre, Gesetz”) ist das
Herz der hebraischen Bibel und
besteht aus den Biichern des



Pentateuch (auf Griechisch: “funf
Mappen”): Genesis, Exodus,
Leviticus, Numeri, Deuteronomium.

[5] Es handelt sich um einen
Ausdruck, der wiederholt in den
Psalmen vorkommt; vgl. z.B. Ps 9, 11;
40,17; 70, 5.

[6] Vgl. Konzil von Trient, Sitzung IV
(8.4.1546), DS 1501-1504.

[7] HI. Augustinus, Contra epistulam
Manichaei quam vocant fundamentti,
5, 6 (PL 42, 176), zitiert im
Katechismus der katholischen
Kirche, 119.

[8] «Ait enim Cavensis episcopus:
Evangelio Ioannis non credo, quia ab
ecclesia sit receptum, sed quia
Ioannis est. Cui hoc esse haereticum
responsum est»: Konzil von Trient,
Diariorum, Actorum, Epistularum,
Tractatuum nova Collectio, Herder,
Freiburg 1901, Bd. 1, 480.



[9] HI. Hilarius von Poitiers, Liber ad
Constantium Imperatorem, 9 (PL 10,
570).

[10] Papst Franziskus, Misericordia et
misera, 7.

[11] Papst Franziskus, Misericordia et
misera, 6.

[12] HI. Josefmaria, Mitschrift aus
einem Familientreffen, 12.2.1956, in
Cronica, 11-1993, 195ff. (AGP,
Biblioteca, P01).

[13] Benedikt XVI., Ansprache,
31.8.2006.

[14] Papst Franziskus, Misericordia et
misera, 7.

[15] Benedikt XVI., Ansprache,
26.2.2009.

[16] Hl. Tomas von Aquin, Summa
Theologiae, 1,q. 1, a. 10, ad 1.



[17] Andererseits sind gemafS der
autorisierten Meinung dessen, der
die Arbeiten der Herausgabe des
Katechismus koordinierte, die Nr.
101-104 eine kurze methodologische
Zusammenfassung einer
authentischen theologischen Lektlre
der Heiligen Schrift; vgl. J. Ratzinger,
¢El Catecismo de la Iglesia catolica
estd a la altura de la época?
Meditaciones diez afios después de su
promulgacion, en Caminos de
Jesucristo, Ediciones cristiandad,
Madrid 2004, S. 144.

[18] Katechismus der Katholischen
Kirche, 112 (vgl. Lk 24,25-27.44-46; 2.
Vatikanisches Konzil, Konst. Dei
Verbum, 12).

[19] H1. Augustinus, Quaestiones in
Heptateuchum, 2, 73 (PL 34, 623).

[20] HI. Thomas von Aquin, Expositio
in Psalmos 21, 11 (zitiert in
Katechismus der Katholischen Kirche,
112).



[21] Javier Echevarria, “Vorwort” zu:
Als er unterwegs mit uns redete, 17
(AGP, Bibliothek, P18).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/verstehst-du-was-du-liest-
leben-mit-der-heiligen-s/ (24.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/verstehst-du-was-du-liest-leben-mit-der-heiligen-s/
https://opusdei.org/de-de/article/verstehst-du-was-du-liest-leben-mit-der-heiligen-s/
https://opusdei.org/de-de/article/verstehst-du-was-du-liest-leben-mit-der-heiligen-s/

	«Verstehst du, was du liest?»: Leben mit der Heiligen Schrift (I)

