
opusdei.org

«Verstehst du, was
du liest?»: Leben mit
der Heiligen Schrift
(I)

Die Heilige Schrift sollte im
inneren Leben jedes Christen
eine zentrale Rolle spielen. Die
Erklärungen in diesem
zweiteiligen Artikel können
helfen, sie immer besser zu
verstehen.

04.09.2017

In seinem Bericht über die ersten
Schritte der Ausbreitung der jungen



Kirche von Jerusalem aus versetzt
uns der hl. Lukas in den Wagen eines
äthiopischen Hofbeamten, Verwalter
des Schatzes der Königin Äthiopiens,
im Süden Ägyptens, der nach
Jerusalem gekommen war, um den
Gott Israels anzubeten (vgl. Apg 8,
27-28). Er befand sich bereits auf
dem Heimweg und las Jesaja, ohne
allerdings den Text des Propheten zu
verstehen. Gott bewegte daher den
Diakon Philippus, damit dieser sich
einmischte (vgl. Apg 8, 26. 29).
„Philippus lief hin und hörte ihn den
Propheten Jesaja lesen. Da sagte er:
Verstehst du auch, was du liest?
Jener antwortete: Wie könnte ich es,
wenn mich niemand anleitet? Und er
bat den Philippus, einzusteigen und
neben ihm Platz zu nehmen“ (Apg 8,
30-31). Der Hofbeamte der Königin
von Äthiopien war stehengeblieben
bei den prophetischen Worten: „Wie
ein Lamm wurde er zur
Schlachtbank geführt…“ (Jes 53, 7-8).
Ausgehend von dieser Textstelle



verkündete Philippus ihm das
Evangelium von Jesus (Apg 8, 35),
und nachdem er ihn an einer
Wasserstelle, die am Weg lag, getauft
hatte, empfahl er ihn dem
geheimnisvollen Wirken des Heiligen
Geistes, der ihm diese Seele
zugeführt hatte, die „dürstete nach
Gott, nach dem lebendigen Gott“ (Ps
42, 3).

In diesem Gespräch, so kommentiert
der hl. Hieronymus in einem Brief,
zeigt Philippus seinem
Gesprächspartner „Jesus, der
verborgen war, wie gefangen im
Text“[1]. Indem sich die Heilige
Schrift der Vermittlung und der
Erklärung gläubiger Menschen
bedient, wirkt sie machtvoll wie „ein
zweischneidiges Schwert“ (Hebr 4,
12) in der Seele dessen, der sich ihr
nähert. Philippus enthüllt, eröffnet
die Person Jesu Christi vor den
Augen dessen, der zuvor nichts
verstand. Auch wir, so Papst



Franziskus in seinem Apostolischen
Schreiben Misericordia et misera,
sind gerufen, „lebendige Werkzeuge
für die Vermittlung des Wortes
Gottes zu sein“[2], damit viele
Männer und Frauen „die
Anziehungskraft Jesu Christi“[3]
erfahren.

Die Tradition ist der Blick des
Glaubens

In der jüdischen Welt hatte die
Heilige Schrift eine erstrangige
Bedeutung: Der Kult in den
Synagogen, der die Frömmigkeit der
Juden während des Jahres nährte,
kreiste um die Lesung der Tora sowie
der Propheten und das gesungene
Gebet der Psalmen[4]. Insgesamt
waren die Schriften Israels
Gestaltung einer mündlichen
Tradition: Die inspirierten Autoren
legten die Lehren der Patriarchen
und Propheten schriftlich dar. Und
diese Tradition ging nicht nur aus



den Schriften hervor, sondern
begleitete ihre Lesung als ein
durchdringender Blick, mit dem die
Gerechten – die den Herrn
suchen[5]– ihren Sinn erkennen,
wenigstens aber erahnen konnten.

So ist es auch in der Kirche, dem
neuen Volk Israel: Die Tradition geht
der Schrift voraus, angefangen bei
der Tatsache, dass die Kirche es ist,
die sagt, welche die Heiligen
Schriften sind[6]. „Ich würde selbst
dem Evangelium keinen Glauben
schenken – schrieb der hl.
Augustinus – wenn mich nicht die
Autorität der katholischen Kirche
dazu bewegte“[7]. In diesem Sinne ist
eine Momentaufnahme aus der
Arbeit des Konzils von Trient
berühmt geworden. Das Tagebuch
eines der Teilnehmer berichtet, wie
in einer der Sitzungen die Meinung
verworfen wurde, das Evangelium
nach Johannes sei glaubwürdig, weil
der hl. Johannes sein Autor ist. Das



Evangelium nach Johannes ist
vielmehr glaubwürdig, weil die
Kirche es angenommen hat, lautete
die Entscheidung[8]. Die Rolle der
Tradition beschränkt sich jedoch
nicht auf die Aufgabe, den Kanon der
heiligen Schriften festzulegen,
sondern sie besteht in einer
ständigen Unterscheidung, bei der
die Kirche mit dem Licht des
Heiligen Geistes rechnet. „Noch
vieles habe ich euch zu sagen, aber
ihr könnt es jetzt nicht tragen. Wenn
aber jener kommt, der Geist der
Wahrheit, wird er euch in die ganze
Wahrheit führen“ (Joh 16, 12-13).

Die Tradition ist also untrennbar von
der Heiligen Schrift, so wie der Blick
untrennbar verbunden ist mit dem,
was er wahrnimmt. Manche Blicke
sehen bestimmte Dinge und anderes
nicht. Bei einem Gebäude zum
Beispiel sieht ein Architekt
Einzelheiten, die anderen Passanten
verborgen bleiben. Von einem



winzigen Ereignis, das vielen
unbedeutend erscheint, sind Dichter
und Künstler bewegt. Die Tradition
ist der Blick auf die Heilige Schrift
aus dem Glauben der Kirche heraus;
es ist ein lebendiger Blick, da er vom
Heiligen Geist gelenkt wird; es ist ein
sicherer Blick, weil das Wort Gottes
nur aus dem Schoß der Kirche
heraus in seiner ganzen Tragweite zu
verstehen ist. Wie Jesus es mit seinen
Jüngern auf dem Weg nach Emmaus
tat, so bringt nun der Heilige Geist
das Herz der Kirche wie das jedes
Christen zum Brennen, wenn er uns
die Schriften auslegt (vgl.Lk 24, 32).
Das Wort Gottes ist ein Wort, das die
Zeiten durchquert – „Himmel und
Erde werden vergehen, aber meine
Worte werden nicht vergehen“ (Mt
24, 35)–, und es braucht einen Leser,
der auch die Jahrhunderte
durchläuft: das Volk Gottes, das
durch die Geschichte geht. Daher
sagte der hl. Hilarius, dass im
Grunde „die Heilige Schrift mehr im



Herzen der Kirche ist als in den auf
Papier geschriebenen Büchern“[9].

Ein hörendes Lesen

„Durch die Heilige Schrift, die dank
des Glaubens der Kirche lebendig
bleibt, spricht der Herr weiterhin zu
seiner Braut und zeigt ihr die Wege,
die sie gehen soll, damit die Botschaft
des Heils zu allen gelangt“[10]. Die
Verkündigung des Wortes Gottes hat
eine besondere Kraft, wenn es in der
liturgischen Versammlung gelesen
wird. Die detailreiche Erzählung der
feierlichen Lesung der Tora durch
den Schreiber Esdras ist
beeindruckend (vgl. Neh 8, 1-12). Zu
dieser Zeit ist der größte Teil des
Volkes aus Babylon
zurückgekommen und nimmt das
Wort Gottes mit den tiefen Gefühlen
auf, die es während der Jahre im Exil
zurückgehalten hat. „Wie könnten
wir singen die Lieder des Herrn,
fern, auf fremder Erde? Wenn ich



dich je vergesse, Jerusalem, dann soll
mir die rechte Hand verdorren. Die
Zunge soll mir am Gaumen kleben,
wenn ich an dich nicht mehr denke,
wenn ich Jerusalem nicht zu meiner
höchsten Freude erhebe“ (Ps 137,
4-6). Als das Volk nun wieder das
Gesetz Gottes hört, weinen die Leute,
weil sie den Unterschied zwischen
den Geboten des Herrn und ihrem
Leben spüren. Esdras aber, der
vorträgt, und die Leviten sagen zu
allen: „Heute ist ein heiliger Tag zu
Ehren des Herrn, eures Gottes. Seid
nicht traurig und weint nicht“ (Neh
8,9).

Jesus liest in der Synagoge von
Nazareth aus dem Buch des
Propheten Jesaja vor, der die
Ankunft des Messias ankündigt: „Der
Geist des Herrn ruht auf mir (…)
damit ich den Gefangenen die
Entlassung verkünde“ (Lk 4, 18).
Auch nach zwei Jahrtausenden
spricht die Heilige Schrift zu uns von



dem, was heute aktuell ist, wie
damals in Nazareth: „Heute hat sich
das Schriftwort, das ihr eben gehört
habt, erfüllt“ (Lk 4, 21; vgl. Jes 61, 1).
Jeden Tag, und ganz besonders am
Sonntag, „wird das Wort Gottes in
der christlichen Gemeinde
verkündet, damit der Tag des Herrn
von dem Licht erhellt wird, das aus
dem Ostergeheimnis hervorgeht (…).
Gott spricht heute immer noch zu
uns wie zu Freunden, er »verkehrt«
mit uns, um uns mit seiner
Gesellschaft zu beschenken und uns
den Weg zum Leben zu zeigen. Sein
Wort bringt unsere Bitten und
Sorgen zum Ausdruck und bietet
zugleich eine fruchtbare Antwort,
damit wir ganz konkret seine Nähe
erfahren können“[11].

Wenn diese Überzeugung wächst,
pflegt man sorgfältig die Liturgie des
Wortes in der Heiligen Messe. Der hl.
Josefmaria gab seinen Söhnen, die
Priester waren, wertvolle



Orientierungen, erwachsen aus der
Liebe zu Gott und dem gesunden
Menschenverstand, wie sie das Wort
Gottes verkündigen sollten. Er
ermunterte sie, sinngemäß
vorzulesen, was nicht heißt,
„übertrieben stark zu betonen, aber
die nötigen Pausen einzuhalten, so
wie man drei oder vier Zuhörern
einen Text vorliest. Dafür müsst ihr
ein wenig üben, eine Epistel, ein
Evangelium oder eine Präfation
vorzutragen…“[12]. Diese Ratschläge
gelten für alle, die an der Liturgie des
Wortes beteiligt sind, denn die
Heilige Schrift verlangt solche
Aufmerksamkeit von allen. Man liest
sie nicht, als handle es sich um
irgendeinen fremden Text oder um
eine Information, die weiterzugeben
ist, sondern mit liebendem Herzen
und aufmerksamem Ohr, mit
sehnsüchtigem Herzen, das Nahrung
findet in jedem Wort, das aus dem
Munde Gottes hervorgeht (Mt 4, 4;
vgl. Dt 8, 3). Daher sollte „das sursum



corda, eine sehr alte liturgische
Formulierung, der «Weg» unseres
Redens und Denkens sein, so wie es
in der Liturgie die Präfation einleitet.
Wir müssen unser Herz zum Herrn
erheben, nicht nur als liturgische
Antwort, sondern als Ausdruck
dessen, was in diesem Herzen
geschieht, das sich erhebt und die
anderen mit nach oben zieht“[13].

Um die Schrift zu verstehen

„Die Bibel ist die große Erzählung,
die von den Wundern der
Barmherzigkeit Gottes berichtet. Jede
Seite ist durchtränkt von der Liebe
des Vaters, der seit der Schöpfung
dem Universum die Zeichen seiner
Liebe eingeprägt hat“[14]. Die Heilige
Schrift weckt lebendige, persönliche
Gedanken, sie schaltet unseren
Verstand nicht aus, sondern fördert
und erleuchtet ihn. „Dein Wort ist
meinem Fuß eine Leuchte, ein Licht
für meine Pfade“ (Ps 119, 105). Es



gibt der Welt und ihren Dingen die
rechte Dimension und steuert der
Kurzsichtigkeit entgegen, mit der die
Sünde die Wirklichkeit entstellt. Das
Wort Gottes „dringt durch bis zur
Scheidung von Seele und Geist, von
Gelenk und Mark; es richtet über die
Regungen und Gedanken des
Herzens“ (Hebr 4, 12). Deshalb besitzt
jemand, der die Bibel kennt und
betrachtet, selbst bei nur
bescheidener akademischer Bildung
die Weisheit, die andere in ihren
Studien vielleicht nicht erlangen.
„Um zu richten, bin ich in diese Welt
gekommen: damit die Blinden
sehend und die Sehenden blind
werden“ (Joh 9, 39).

Die Begebenheiten, die in der Bibel
berichtet werden, haben vom
Glauben her eine Bedeutung, die die
Kategorie bloß historischer
Ereignisse übersteigt. Bei dem, was
das jüdische Volk getan und erlitten
hat, geht es vor allem um das, was



der Herr in ihm und durch es wirkt.
Maria, unsere Mutter, drückt dies
unmissverständlich so aus: „Denn
der Mächtige hat Großes an mir
getan, und sein Name ist heilig“ (Lk
1, 49). Auch die Ereignisse des
Weltgeschehens und unserer eigenen
Geschichte werden erhellt durch die
Schrift. „Vor ihm bleibt kein
Geschöpf verborgen, sondern alles
liegt nackt und bloß vor den Augen
dessen, dem wir Rechenschaft
schulden“ (Hebr 4,13). Das Wort
Gottes umhüllt und erleuchtet unser
Leben; deshalb gehen aus ihm unser
Beten und unser apostolisches
Wirken ganz natürlich hervor.

Dennoch ist dieser für uns natürliche
Ausgangspunkt nicht zugleich leicht
zugänglich. Gott schuf uns, damit wir
mit ihm leben, aber „der Weg, der
zum Leben führt, ist schmal“ (vgl. Mt
7, 14). Es darf uns nicht verwundern,
wenn uns manchmal Teile der
Heiligen Schrift dunkel oder



schwierig erscheinen. Benedikt XVI.
erzählte bei einer Gelegenheit, dass
einer seiner Freunde, „nachdem er
einer Predigt mit langen
anthropologischen Reflexionen
zugehört hatte, die schließlich im
Evangelium mündeten, sagte: Mich
interessieren diese Überlegungen
nicht. Ich möchte verstehen, was das
Evangelium sagt“. Und der Papst
fügte hinzu: „Mir scheint, dass es,
statt lange Überlegungen
anzustellen, manchmal besser wäre
zu sagen (…): Dieses Evangelium ist
nicht nach unserem Geschmack. Wir
sind gegen das, was der Herr sagt.
Aber was will er sagen? Wenn ich
ehrlich zugebe, dass ich im ersten
Moment nicht einverstanden bin, bin
ich schon aufmerksam geworden.
Man sieht, dass ich, als Mensch von
heute, verstehen möchte, was der
Herr sagt. So können wir zum Kern
des Evangeliums vordringen“[15].



Die Neurologen behaupten, dass wir
kaum einen kleinen Prozentsatz der
Kapazität unseres Gehirns
gebrauchen. In übertragenem Sinn
kann man sagen, dass die Heilige
Schrift unergründlich ist in ihrem
Reichtum und ihrer Tiefe. „Aller
Größe sah ich ein Ende, doch in
unendliche Weiten reicht dein
Gebot“ (Ps 119, 96). Daher
unterscheiden die Kirchenlehrer
verschiedene Bedeutungen in einem
Text. Im Mittelalter wurde die Lehre
von den vier Bedeutungsebenen der
Schrift konsolidiert: dem wörtlichen,
dem allegorischen, dem moralischen
und dem anagogischen (mythischen)
Sinn. Der wörtliche Sinn, die
Grundlage aller anderen[16], lässt
sich nicht reduzieren auf das, was
der Leser unmittelbar versteht, man
muss ihn vielmehr im
Zusammenhang mit der Epoche
verstehen, in der er geschrieben
wurde, um scheinbar richtige
Lesarten zu verwerfen, die jedoch



nicht zutreffend sind. Die
Verbindung dieses Sinnes mit den
anderen bedarf häufig der
Orientierung eines Experten, der
aufgrund von Studien eine tiefere
Kenntnis besitzt. Deshalb sind
Ausgaben der Bibel empfehlenswert,
manchmal sogar unentbehrlich, die
gute Einführungen und Kommentare
anbieten. Die Listen mit Zitaten aus
der Heiligen Schrift, die am Ende
vieler dieser Bücher angegeben sind,
insbesondere im Katechismus der
Katholischen Kirche, ermöglichen
ein tieferes Verständnis der
verschiedenen Texte[17].

In der Heiligen Schrift kann man
keinen Text aus der Gesamtheit
lösen, die eins ist im Wort Gottes.
„Wie unterschiedlich auch die
Bücher sind, aus denen sie sich
zusammensetzt, bildet die Schrift
doch eine Einheit aufgrund des
Planes Gottes, dessen Zentrum und
Herz Jesus Christus ist. Seit Ostern ist



dieses Herz geöffnet“[18]. Das Neue
Testament muss im Licht des Alten
gelesen werden, und das Alte mit
Christus als dem Schlüssel für die
Auslegung, gemäß der berühmten
Formulierung des hl. Augustinus: Das
Neue ist verborgen im Alten, das Alte
zeigt sich im Neuen: Novum in Vetere
latet et in Novo Vetus patet[19].
Thomas von Aquin schreibt, dass das
Herz Jesu „vor der Passion
verschlossen war, da die Schrift
dunkel war. Nach der Passion aber
ist die Schrift geöffnet, damit
diejenigen, die sie jetzt verstehen,
erwägen und unterscheiden, wie die
Weissagungen auszulegen sind“[20].
Als der Auferstandene den Jüngern
erscheint, schreibt daher der hl.
Lukas: „Daraufhin öffnete er ihnen
die Augen für das Verständnis der
Schrift“ (Lk 24, 45). So macht es Jesus
auch mit uns, wenn wir zulassen,
dass er uns auf unserem Lebensweg
begleitet und wir aufmerksam auf
ihn hören. An der Hand der Heiligen



und so vieler Geschwister im
Glauben begegnen wir in der Schrift
„der Stimme, den Gesten und der
überaus liebenswerte
GestaltJesu“[21].

Guillaume Derville

[1] Hl. Hieronymus, Epist. 53, 5 (PL
22, 544).

[2] Papst Franziskus, Apostolischer
Brief Misericordia et misera,
20.11.2016, 7.

[3] Hl. Josefmaria, Mitschrift aus
einer Betrachtung, 1.4.1962, in: Im
Zwiegespräch mit dem Herrn, 46
(AGP, Bibliothek, P09). 

[4] Die Tora (auf Hebräisch
“Instruktion, Lehre, Gesetz”) ist das
Herz der hebräischen Bibel und
besteht aus den Büchern des



Pentateuch (auf Griechisch: “fünf
Mappen”): Genesis, Exodus,
Leviticus, Numeri, Deuteronomium.

[5] Es handelt sich um einen
Ausdruck, der wiederholt in den
Psalmen vorkommt; vgl. z.B. Ps 9, 11;
40, 17; 70, 5.

[6] Vgl. Konzil von Trient, Sitzung IV
(8.4.1546), DS 1501-1504.

[7] Hl. Augustinus, Contra epistulam
Manichaei quam vocant fundamenti,
5, 6 (PL 42, 176), zitiert im
Katechismus der katholischen
Kirche, 119.

[8] «Ait enim Cavensis episcopus:
Evangelio Ioannis non credo, quia ab
ecclesia sit receptum, sed quia
Ioannis est. Cui hoc esse haereticum
responsum est»: Konzil von Trient, 
Diariorum, Actorum, Epistularum,
Tractatuum nova Collectio, Herder,
Freiburg 1901, Bd. 1, 480.



[9] Hl. Hilarius von Poitiers, Liber ad
Constantium Imperatorem, 9 (PL 10,
570).

[10] Papst Franziskus, Misericordia et
misera, 7.

[11] Papst Franziskus, Misericordia et
misera, 6.

[12] Hl. Josefmaria, Mitschrift aus
einem Familientreffen, 12.2.1956, in 
Crónica, II-1993, 195ff. (AGP,
Biblioteca, P01).

[13] Benedikt XVI., Ansprache,
31.8.2006.

[14] Papst Franziskus, Misericordia et
misera, 7.

[15] Benedikt XVI., Ansprache,
26.2.2009.

[16] Hl. Tomas von Aquin, Summa
Theologiae, I, q. 1, a. 10, ad 1.



[17] Andererseits sind gemäß der
autorisierten Meinung dessen, der
die Arbeiten der Herausgabe des
Katechismus koordinierte, die Nr.
101-104 eine kurze methodologische
Zusammenfassung einer
authentischen theologischen Lektüre
der Heiligen Schrift; vgl. J. Ratzinger, 
¿El Catecismo de la Iglesia católica
está a la altura de la época?
Meditaciones diez años después de su
promulgación, en Caminos de
Jesucristo, Ediciones cristiandad,
Madrid 2004, S. 144.

[18] Katechismus der Katholischen
Kirche, 112 (vgl. Lk 24,25-27.44-46; 2.
Vatikanisches Konzil, Konst. Dei
Verbum, 12).

[19] Hl. Augustinus, Quaestiones in
Heptateuchum, 2, 73 (PL 34, 623).

[20] Hl. Thomas von Aquin, Expositio
in Psalmos 21, 11 (zitiert in 
Katechismus der Katholischen Kirche,
112).



[21] Javier Echevarría, “Vorwort” zu: 
Als er unterwegs mit uns redete, 17
(AGP, Bibliothek, P18).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/verstehst-du-was-du-liest-

leben-mit-der-heiligen-s/ (24.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/verstehst-du-was-du-liest-leben-mit-der-heiligen-s/
https://opusdei.org/de-de/article/verstehst-du-was-du-liest-leben-mit-der-heiligen-s/
https://opusdei.org/de-de/article/verstehst-du-was-du-liest-leben-mit-der-heiligen-s/

	«Verstehst du, was du liest?»: Leben mit der Heiligen Schrift (I)

