
opusdei.org

Unterwegs zur
Hundertjahrfeier
(7): Arbeit und Alltag
können zu einem
geistlichen Weg
werden

Aus der Betrachtung des
Arbeitslebens Jesu ging dem hl.
Josefmaria der tiefe göttliche
Wert von Arbeit und Alltag auf.

16.12.2025

Jede Theologie der Arbeit sollte von
einer einfachen, aber folgenreichen



historischen Tatsache ausgehen:
Jesus von Nazareth, das
fleischgewordene Wort, hat
gearbeitet. So wie das Thema der
menschlichen Arbeit in der
theologischen Reflexion über die
Jahrhunderte hinweg wenig präsent
war, nahm die Arbeit des Sohnes
Gottes auf Erden in den
verschiedenen Spiritualitäten der
christlichen Verkündigung jedoch nie
einen zentralen Platz ein.

Es ist andererseits verständlich, dass
die direkte und ausdrückliche Lehre
Jesu Christi während seines
öffentlichen Wirkens – Gleichnisse,
Reden und Wunder –, mehr
Aufmerksamkeit erhielt als die Jahre
seines gewöhnlichen Lebens. Von
diesen etwa dreißig Jahren können
wir annehmen, dass mindestens
fünfzehn der handwerklichen,
körperlichen Arbeit gewidmet
waren. Auch in der Katechese, in
künstlerischen Darstellungen, in



theologischen Werken, in
patristischen und spirituellen
Kommentaren haben die drei Jahre
seines öffentlichen Auftretens, die in
den Geheimnissen seines Todes und
seiner Auferstehung gipfeln, sein
restliches Lebens überstrahlt.

Jesus war Handwerker, Lehrer und
Heiler

Deshalb hat die Tradition der Kirche
die langen Jahre in Nazareth oft als
„verborgenes Leben“ bezeichnet:
verborgen, weil noch nicht öffentlich
und eingebettet in einen Alltag, der
dem vieler anderer junger Menschen
seines Volkes und seines Umfelds
glich. Die Evangelien liefern dazu
einen eindeutigen Beleg: Die vielen
Menschen, die ihm zuhörten, gerieten
außer sich vor Staunen und sagten:
Woher hat er das alles? Was ist das
für eine Weisheit, die ihm gegeben ist?
Und was sind das für Machttaten, die
durch ihn geschehen? Ist das nicht der



Zimmermann, der Sohn der Maria
und der Bruder von Jakobus, Joses,
Judas und Simon? Leben nicht seine
Schwestern hier unter uns? (Mk
6,2-3).

Jesus war also als „Handwerker“
oder „Sohn des Zimmermanns“ (vgl.
Mk 6,3; Mt 13,55) bekannt. Das
griechische Wort tékton meint
ebenso wie das lateinische „faber“
die Arbeit des Schmieds oder
Zimmermanns, also das Gewerbe
von Menschen, die geschickt mit
Eisen und Holz umgehen können.
Dennoch hat der Begriff eine
weitreichendere Bedeutung: Er
bezeichnet den Handwerker, der mit
verschiedenen Materialien arbeitet,
bis hin zur Tätigkeit des Bildhauers.
In seinem „Dialog mit dem Juden
Trypho“ bezeugt der heilige Justin,
ein Kirchenlehrer des 2.
Jahrhunderts, dass „Jesus, als er
unter den Menschen weilte,
Zimmermannsarbeiten herstellte,



Pflüge und Joche, und so die Symbole
der Gerechtigkeit und die
Notwendigkeit eines werktätigen
Lebens lehrte“ (88, 8).

Zweifellos handelte es sich um
bezahlte Lohnarbeit, wie sie von
vielen Menschen in Galiläa mangels
Reichtum und Besitz ausgeübt
wurde, um den Lebensunterhalt der
Familie zu sichern. Man kann davon
ausgehen, dass die Arbeit der beiden
Männer dazu beitrug, die
Lebensbedingungen in ihrem
Umkreis zu verbessern: durch die
Reparatur von Arbeitsgeräten und
die Herstellung von Möbeln,
Handwerkszeug und anderer
nützlicher Alltagsgegenstände. Daher
besitzt die Arbeit Jesu in der
Werkstatt bereits eine Dimension des
Dienstes, die sich später in Predigten,
Gleichnissen und Wundern auf
andere Weise zeigte.



In der kurzen Zeit, in der er als
Wanderprediger durch Galiläa und
Judäa zog, war Jesus als Lehrer und
Heiler tätig:Er zog in ganz Galiläa
umher, lehrte in den Synagogen,
verkündete das Evangelium vom Reich
und heilte im Volk alle Krankheiten
und Leiden (Mt 4,23). Es ist
bezeichnend, dass diese drei Verben
– lehren, predigen, heilen – in den
Evangelien am häufigsten zur
Beschreibung der Tätigkeit Jesu
verwendet werden. Zudem weist das
Lehren und Heilen die typischen
Merkmale der menschlichen Arbeit
auf. Er führt offensichtlich ein
intensives, fleißiges und
anstrengendes Leben, wird müde,
muss schlafen, hat Durst und Hunger
(vgl. Mt 14,13-14; Mk 1,32-35; 3,20;
4,38; 6,31; Joh 4,6).

In anderen Worten: Da das
fleischgewordene Wort „eine
unversehrte und vollkommene
menschliche Natur“ angenommen



hat (vgl. Leo der Große, Brief an
Flavian, DH Nr. 293), muss jeder
christliche Weg, dessen Ziel die
Einswerdung mit Jesus Christus und
die Nachahmung seines Lebens ist,
auf irgendeiner Ebene die
menschliche Erfahrung der Arbeit
einschließen. Dazu besteht keine
Alternative. Umgekehrt kann man
sagen: Da die Arbeit zur
ursprünglichen Berufung des
Menschen gehört, schließt die
vollkommene Menschheit des
fleischgewordenen Wortes diese
Dimension notwendigerweise mit
ein.

Eine große Entdeckung in der
jüngeren Kirchengeschichte

Zumindest im zweiten Jahrtausend
der christlichen Ära lässt sich kein
ausdrücklicher Vorschlag benennen,
der die Arbeit in den Mittelpunkt
einer Nachfolge Christi gerückt hätte.
Umso bemerkenswerter ist, dass sich



der heilige Josefmaria 1928 von Gott
berufen fühlte, eine Gründung zu
beginnen, deren Mitglieder sich die
Arbeit Jesu selbst als Beispiel
nehmen und die Nachahmung von
Jesu Tätigkeit während der Jahre
seines gewöhnlichen Lebens fördern
sollten:

„Seit 1928 sehe ich dies mit aller
Klarheit: Gott möchte, dass wir
Christen uns am ganzen Leben des
Herrn ein Beispiel nehmen. Mir ging
vor allem sein verborgenes Leben
auf, sein Leben der gewöhnlichen
Arbeit unter den Menschen: Der Herr
möchte, dass viele Menschen ihren
Weg in den Jahren seines stillen,
unscheinbaren Lebens finden (…) Ich
träume – und dieser Traum ist
Wirklichkeit geworden – von
unzähligen Kindern Gottes, die ihr
Leben als gewöhnliche Bürger
heiligen und an den Mühen,
Hoffnungen und Anstrengungen
ihrer Mitmenschen teilhaben. Ihnen



sei diese göttliche Wahrheit
zugerufen: Wenn ihr in der Welt
bleibt, dann nicht, weil Gott euch
vergessen oder nicht berufen hätte.
Nein! Er hat euch eingeladen, in den
irdischen Tätigkeiten und Sorgen zu
bleiben, denn er ließ euch wissen,
dass eure menschliche Berufung,
euer Beruf und eure Fähigkeiten
nicht außerhalb seiner göttlichen
Plänen liegen, sondern eine dem
Vater wohlgefällige Opfergabe sind,
die er geheiligt hat“ (Christus
begegnen, Nr. 20).

Ausgehend von dieser Einsicht
betonte der heilige Josefmaria in
seiner Lehre häufig zwei Aspekte.
Erstens ist das Alltagsleben – eben
weil es von Jesus Christus
angenommen und gelebt wurde –
nicht nur heiligungsfähig, sondern es
kann auch denjenigen heiligen, der
es lebt. Das gewöhnliche Leben ist
ein Ort der Begegnung mit Gott, des
Gebets und des Dienstes an anderen,



der Ausübung der Tugenden –
kurzum, ein Ort der Heiligkeit. Und
dieses Leben belässt den Gläubigen
nicht an einem zweitrangigen oder
unbedeutenden Platz (in der Kirche),
weil er keine besondere Berufung in
einen geistlichen Stand empfangen
hat. Zweitens erhält dieser Ruf durch
die vielfältigen Umstände, unter
denen sich das gewöhnliche Leben
und die tägliche Arbeit entfalten,
eine universale Massendimension: Er
ist für die überwiegende Mehrheit
der Männer und Frauen aller Zeiten
zugänglich.

In seinen frühesten Schriften
vermittelt der heilige Josefmaria all
dies im Ton einer Entdeckung, die er
mit Begeisterung weitergeben will:
ein neues Licht und ein neuer
Blickwinkel im Zentrum der
spirituellen Erfahrung, die er am 2.
Oktober 1928 gemacht hat (vgl. Brief
3, Nr. 92; Brief 16, Nr. 3). Was das
Evangelium im Verborgenen zu



belassen schien, tritt nun unerwartet
zutage. Die Stille des gewöhnlichen
Lebens Jesu rückt ebenso in den
Fokus wie seine öffentlichen
Ankündigungen des Reiches Gottes.

„Das ganze Leben des Herrn hat es
mir angetan. Eine besondere
Vorliebe habe ich aber für seine
dreißig Jahre des verborgenen
Lebens in Bethlehem, Ägypten und
Nazareth. Diese Zeit – eine lange Zeit
–, von der im Evangelium kaum die
Rede ist, scheint bei oberflächlicher
Betrachtung ohne eigene Bedeutung
zu sein. Dennoch habe ich dieses
Schweigen über das Leben unseres
Meisters immer für ausgesprochen
vielsagend gehalten und darin eine
herrliche Lektion für uns Christen
gesehen. Es waren intensive Jahre
der Arbeit und des Gebets, in denen
Jesus ein gewöhnliches Leben führte,
wie das unsere, wenn man so will,
göttlich und menschlich zugleich. In
jener einfachen, unscheinbaren



Werkstatt hat Jesus, wie später vor
dem ganzen Volk, alles wunderbar
getan“ (Freunde Gottes, Nr. 56).

Die Arbeit als Dreh- und
Angelpunkt der Heiligung

Die Möglichkeit, sich mit Christus in
der Arbeit zu vereinigen, macht diese
zum Dreh- und Angelpunkt, an dem
sich sowohl die Tugenden
ausrichten, die zur Heiligkeit führen,
als auch das apostolische und
evangelisierende Wirken, das alle
menschlichen Aktivitäten letztlich
auf Gott ausrichtet (vgl. Brief 31, Nr.
10).

Die Arbeit heiligen und Jesus
Christus ähnlich werden, sind für
den heiligen Josefmaria zwei sich
ergänzende Aspekte ein und
derselben Botschaft, zu deren
Verbreitung er sich berufen fühlte
(vgl. Brief 14, Nr. 12). In Anlehnung
an das Bild des heiligen Augustinus
von den verschiedenen Blumen, die



zur Schönheit des einen Gartens der
Kirche beitragen (vgl. Rede 304, 3,2),
lässt sich sagen: Wenn andere Wege
der Heiligung im Laufe der Zeit
verschiedene Dimensionen der
Nachfolge Christi hervorgehoben
haben, so stellt sich die Berufung
zum Opus Dei als ein Aufruf dar,
seine vollkommene Menschheit –
insbesondere sein Arbeitsleben –
nachzuahmen und durch sie zur
Anerkennung und Verehrung seiner
Gottheit zu gelangen.

„Jene, die den Wunsch haben, ihren
Glauben vollkommen zu leben und
das Apostolat im Geist des Opus Dei
auszuüben, müssen sich durch ihren
Beruf heiligen, ihren Beruf heiligen
und andere durch ihren Beruf
heiligen. Und während sie so leben,
ohne sich von den anderen Bürgern
zu unterscheiden, die genau so sind
wie sie und mit ihnen
zusammenarbeiten, bemühen sie
sich, Christus ähnlich zu werden,



indem sie seine dreißig Jahre Arbeit
in der Werkstatt von Nazareth
nachahmen“ (Gespräche, Nr. 70).

Gott selbst liebt die Welt, die Arbeit
und die menschliche Wirklichkeit.
Darum sind auch Christen zu dieser
Liebe berufen. Jeder einzelne ist
dabei seit jeher im göttlichen Plan
der Welt und Geschichte präsent.
(vgl. Christus begegnen, Nr. 112).

Neue Sicht auf die christliche
Berufung und Anknüpfen bei den
ersten Christen

Im Laufe der Geschichte des
Christentums ist immer wieder ein
Aspekt des christlichen Lebens, der
in Vergessenheit geraten war, erneut
ins Licht gerückt worden. So
erinnerte der heilige Franz von Assisi
die Christen an die Bedeutung der
evangelischen Armut und der
Loslösung zu einer Zeit, als viele
Getaufte dies vergessen zu haben
schienen. Der heilige Karl



Borromäus ermahnte die Priester zu
einem integren Leben und einer
völligen Hingabe an ihren Dienst
nach der von Laxheit geprägten
Epoche der Renaissance. Und die
heilige Mutter Teresa von Kalkutta
zeigte in einer von Individualismus
geprägten Zeit allen Christen, dass
Barmherzigkeit und Nächstenliebe
keine Grenzen von Religion, Sprache
oder Ethnie kennen und die
Zärtlichkeit Jesu Christi auch die
Ungläubigen erreicht, ohne etwas
dafür zu verlangen.

Grundlegende Merkmale des
christlichen Lebens, die ursprünglich
von allen verstanden und gelebt
wurden, konnten dank der
Verkündigung dieser Heiligen
wiederentdeckt und mit neuer Kraft
weitergeben werden. Für den
heiligen Josefmaria war der
Schwerpunkt seiner Botschaft zur
Vereinigung mit Gott durch das
normale Leben und die tägliche



Arbeit ein anderer. Was er in den
1930er Jahren zu predigen begann,
ist weniger die Wiederentdeckung
eines bestimmten Aspekts
christlichen Lebens, als vielmehr
eine Veränderung der Perspektive,
die das historische Verständnis der
christlichen Berufung als solcher und
die Art und Weise ihrer Erklärung
betrifft.

Seiner Botschaft zufolge empfangen
und leben Gläubige die Berufung zur
Heiligkeit und zur vollkommenen
Vereinigung mit Gott, indem sie in
der Welt bleiben und Jesus in seinem
verborgenen Leben und in seiner
Arbeit nachfolgen. Dieser Vorschlag
besteht nicht darin, eine
vorübergehend vergessene
Dimension „wiederzuentdecken“,
sondern an das Leben des frühen
Christentums anzuknüpfen. Schon in
seinen frühesten Erklärungen zu den
Merkmalen der neuen Gründung
verweist der heilige Josefmaria



wiederholt auf das Leben der ersten
Christen (vgl. Der Weg, Nr. 925, 971; 
Brief 6, Nr. 36). Gegenüber der
Zeitschrift „Time“ sagte er im Jahr
1967 in einem Interview:

„Wollte man einen Vergleich finden,
ließe sich das Opus Dei am ehesten
anhand des Lebens der ersten
Christen verstehen. Sie lebten ihre
christliche Berufung von Grund auf;
sie strebten ernsthaft nach der
Vollkommenheit, zu der sie durch die
einfache und erhabene Tatsache der
Taufe berufen waren. Äußerlich
unterschieden sie sich nicht von den
anderen Bürgern. Die Mitglieder des
Opus Dei sind gewöhnliche Leute; sie
gehen ganz normalen Arbeiten nach;
sie leben mitten in der Welt als das,
was sie sind: christliche Bürger, die
den Anforderungen ihres Glaubens
gerecht werden wollen“ (Gespräche,
Nr. 24).



Mehr als ein Aspekt: ein konkreter
Weg des geistlichen Lebens

Die neue Sichtweise, die der Gründer
des Opus Dei predigte und die er als
„so alt wie das Evangelium und so
neu wie das Evangelium“ beschreibt
(vgl. Brief 24, Nr. 1), zeigt
tiefgreifende Folgen für das
geistliche Leben der Gläubigen: Weil
sie vom fleischgewordenen Wort
angenommen wurden, haben Arbeit
und Alltag einen göttlichen Wert,
ohne dadurch aufzuhören, ganz
menschlich zu sein. Je mehr man in
der Welt ist, desto mehr kann man in
Gott sein. Um göttlich zu sein, muss
man lernen, zutiefst menschlich zu
sein. Das Göttliche, das sich in den
gewöhnlichsten Umständen des
Daseins verbirgt, lässt sich zu
entdecken.

Andere Autoren, die zeitgleich mit
dem heiligen Josefmaria oder kurz
nach ihm lebten, dachten ebenfalls



über die Wiederentdeckung einer
Theologie der menschlichen und
weltlichen Realität und über die
Verantwortung der Gläubigen in der
Sendung der Kirche nach. Einige
hatten den Schwerpunkt auf die
Sakralität der Welt und den
göttlichen Wert der Materie gelegt.
Die pastorale Sorge des heiligen
Josefmaria und seine Liebe zum
verborgenen Leben Jesu gingen
jedoch darüber hinaus und ließen
ihn einen konkreten Weg des
geistlichen Lebens erkennen, mit
einem christlichen Lebensstil, der
verbreitet und verwirklicht werden
sollte, und einem Programm der
Gleichgestaltung mit Jesus Christus.
Sein Ausgangspunkt war nicht eine
theologische Position, die es zu
verteidigen, sondern eine göttliche
Sendung, die es zu erfüllen, sowie ein
Fundament, das es zu sichern galt,
damit diese Sendung über die Zeit
Bestand haben würde.



„Jesus zeigt uns, da er wie einer von
uns aufgewachsen ist und gelebt hat,
dass das menschliche Dasein, das
alltägliche und gewöhnliche Tun,
einen göttlichen Sinn hat. Sooft wir
diese Wahrheit auch betrachtet
haben mögen, immer wieder sollte
uns der Gedanke an die dreißig Jahre
seines verborgenen Lebens in
Staunen versetzen, jene dreißig
Jahre, die den größten Teil seines
Wandels unter uns Menschen, seinen
Brüdern, ausmachen. Jahre im
Schatten, für uns aber klar wie
Sonnenlicht. Oder vielmehr:
strahlende Jahre, die unsere Tage
erhellen und ihnen ihren wirklichen
Sinn geben; denn wir sind
gewöhnliche Christen, die ein
normales Leben führen wie
Millionen Menschen überall auf der
Welt“ (Christus begegnen, Nr. 14).

Was andere Autoren als Aspekte der
christlichen Theologie bezeichnen,
die wiederentdeckt oder neu



bewertet werden müssen, war für
den heiligen Josefmaria ein
Lebensprogramm, das in Männern
und Frauen, die nach diesem Geist
leben, Gestalt annimmt. Auf diese
Weise schenkte er der Kirche in der
heutigen Welt eine klare
Orientierung und nahm einige
Schlussfolgerungen des Zweiten
Vatikanischen Konzils vorweg.

Die Arbeit wird zu einer göttlichen
Angelegenheit

Der Gründer des Opus Dei war
überzeugt: Das Geheimnis der
Menschwerdung hat die Würde der
Arbeit und der irdischen Realitäten
endgültig aufgewertet und es
unzähligen Menschen ermöglicht,
Gott zu finden, wo sie ihn zuvor nie
gesucht haben:

„Wir sind normale Christen; wir
arbeiten in ganz unterschiedlichen
Berufen, unser ganzes Leben verläuft
in gewöhnlichen Bahnen, alles



entwickelt sich in einem
vorhersehbaren Rhythmus. Die Tage
scheinen alle gleich, sogar eintönig
gleich zu sein … Und doch: Dieser
scheinbar gewöhnliche Ablauf hat
einen göttlichen Wert; Gott
interessiert sich dafür, denn Christus
möchte Fleisch werden in unserem
Tun und auch noch die
bescheidensten Handlungen von
innen heraus beleben. (…) Christus
interessiert sich für die Arbeit, die
wir zu verrichten haben – und wenn
es tausendmal dieselbe ist: im Büro,
in der Fabrik, in der Werkstatt, in der
Schule, auf dem Felde, sei sie geistig
oder körperlich“ (Christus begegnen,
Nr. 174).

Die „Vergöttlichung“, ein Begriff, den
vor allem die Kirchenväter
griechischer Tradition verwendeten,
um auszudrücken, wie der Gläubige
durch die Gnade am Leben Gottes
selbst teilnimmt, erhält beim heiligen
Josefmaria eine Ausdehnung: Sie



beschränkt sich nicht mehr nur auf
die Seele, sondern erstreckt sich auch
auf die Werke und das gesamte
Leben des Christen. Durch die
pneumatologische Sichtweise der
Kirchenväter im Bereich des
Gnadenlebens und des Wirkens des
Heiligen Geistes hervorgehoben,
erweitert sich die „Vergöttlichung“
durch die christozentrische
Sichtweise des heiligen Josefmaria
auf die menschliche Arbeit und alles,
was sich daraus ableitet und damit
aufgebaut wird:

„Nicht zu vergessen: Jede würdige,
ehrenwerte und ehrliche Arbeit auf
menschlicher Ebene kann – und soll
– in die übernatürliche Ordnung
erhoben werden, sodass sie zu einer
göttlichen Angelegenheit wird“ (Im
Feuer der Schmiede, Nr. 687).

Das Sendungsbewusstsein des
heiligen Josefmaria



So wird uns nun auch der
unermüdliche pastorale Einsatz des
heiligen Josefmaria begreiflich. Denn
was ihn bewog, war nicht der
legitime Wunsch wesentliche
Elemente der christlichen Botschaft,
die Gefahr liefen, vernachlässigt zu
werden, neu zu bewerten. Ihn trieb
auch nicht nur der Drang, die tiefen
Implikationen des Geheimnisses der
Menschwerdung neu zu bekräftigen,
damit sie das Leben der Christen
erneut erleuchten. Er wusste, dass er
eine Sendung hatte: den Impulsen
des Heiligen Geistes zu folgen, um
das Leben unzähliger Männer und
Frauen zu erhellen und ihnen zu
verkünden, dass „sich die göttlichen
Wege auf Erden geöffnet haben“ (vgl.
Christus begegnen, Nr. 21; Freunde
Gottes, Nr. 314).

Das ist die Sendung des Opus Dei, die
in der Seele seines Gründers ein
fortwährendes Gebet aufflammen
ließ: „Herr, gewähre uns deine



Gnade. Öffne uns die Tür zur
Werkstatt von Nazareth, damit wir
lernen, dich zu betrachten,
zusammen mit deiner heiligen
Mutter Maria und dem heiligen
Patriarchen Josef – den ich so sehr
liebe und verehre –, die sich alle drei
einem Leben heiliger Arbeit
verschrieben haben. Unsere armen
Herzen werden bewegt sein, wir
werden dich suchen und finden in
der täglichen Arbeit, die wir nach
deinem Willen in Werk Gottes, in ein
Werk der Liebe
verwandeln“ (Freunde Gottes, Nr.
72).

Alle bisher erschienenen Beiträge
aus der Reihe „Unterwegs zur
Hundertjahrfeier“ (Dezember 2025)

Teil 1: Berufung, Sendung und
Charisma Die Besonderheit der
Berufung im Opus Dei im
Kontext der allgemeinen
Berufung zur Heiligkeit, das

• 

https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-berufung-sendung-und-charisma/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-berufung-sendung-und-charisma/


Spezifikum der Sendung des
Opus Dei in der Kirche und der
Zusammenhang von Berufung,
Sendung und Charisma – ein
Überblick.
Teil 2: Die spezifische Sendung
des Opus Dei aus der Warte des
heiligen Josefmaria Dieser
zweite Artikel in der Reihe zur
Vorbereitung auf die
Hundertjahrfeier soll ein
tieferes Verständnis vom
spezifischen Ziel und Auftrag
des Opus Dei ermöglichen. Die
Originaltexte stammen aus
persönlichen Betrachtungen
und Lehren des Gründers.
Teil 3: Eine christologische Sicht
der Arbeit Inspiriert von der
Heiligen Schrift und dem
Geheimnis der Menschwerdung
lehrte der heilige Josefmaria,
dass die Arbeit nicht nur ein
möglicher, sondern ein
vorzüglicher Ort ist, um die
Heiligkeit zu erlangen.

• 

• 

https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-3-arbeit/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-3-arbeit/


Teil 4: Arbeit als Teilhabe am
Projekt Gottes Im Einklang mit
der biblischen Tradition und
dem kirchlichen Lehramt – das
sich unter Leo XIII. dem Thema
entschieden zuwandte –
erinnerte der heilige Josefmaria
an die hohe Würde der Arbeit.
Sie liegt in der aktiven
Mitwirkung des Menschen an
der Vervollkommnung der
geschaffenen Welt.
Teil 5: Die Arbeit im Blick auf
die Erlösung Die verwandelnde
und erlösende Kraft der
geheiligten menschlichen
Arbeit steht im Zentrum der
Lehre des heiliger Josefmaria.
Teil 6: Arbeit gehört zur Natur
des Menschen Ausgehend von
einem Blick auf die historische
Entwicklung der Arbeit
reflektiert dieser Beitrag über
ihre bleibende Würde und
Bedeutung im Leben der

• 

• 

• 

https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-4-arbeit-als-teilhabe-am-projekt-gottes/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-4-arbeit-als-teilhabe-am-projekt-gottes/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/
https://opusdei.org/de-de/article/auf-dem-weg-zur-hundertjahrfeier-6-die-arbeit-gehoert-zur-natur-des-menschen/
https://opusdei.org/de-de/article/auf-dem-weg-zur-hundertjahrfeier-6-die-arbeit-gehoert-zur-natur-des-menschen/


Menschen, unabhängig vom
Wandel der Arbeitswelt.
Teil 7 (siehe oben): Arbeit und
Alltag können zu einem
geistlichen Weg werden: Arbeit
und Alltagsaufgaben sind ein
universaler Weg der Berufung
und Vereinigung mit Gott, in
Nachahmung des Lebens des
Herrn.

Diese Artikelreihe wird koordiniert
von Prof. Giuseppe Tanzella-Nitti. Er
wird von mehreren Mitarbeitern
unterstützt, darunter einigen
Professoren und Professorinnen der
Päpstlichen Universität vom Heiligen
Kreuz (Rom).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-

de/article/unterwegs-zur-
hundertjahrfeier-7-arbeit-und-alltag-

• 

https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-7-arbeit-und-alltag-koennen-zu-einem-geistlichen-weg-werden/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-7-arbeit-und-alltag-koennen-zu-einem-geistlichen-weg-werden/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-7-arbeit-und-alltag-koennen-zu-einem-geistlichen-weg-werden/


koennen-zu-einem-geistlichen-weg-
werden/ (29.01.2026)

https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-7-arbeit-und-alltag-koennen-zu-einem-geistlichen-weg-werden/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-7-arbeit-und-alltag-koennen-zu-einem-geistlichen-weg-werden/

	Unterwegs zur Hundertjahrfeier (7): Arbeit und Alltag können zu einem geistlichen Weg werden

