opusdei.org

Unterwegs zur
Hundertjahrfeier
(5): Die Arbeit im
Blick auf die
Erlosung

Die verwandelnde und
erlosende Kraft der geheiligten
menschlichen Arbeit steht im
Zentrum der Lehre des heiligen
Josefmaria.

15.08.2025

Erschaffen nach dem Bild und
Gleichnis Gottes, ist der Mensch dazu



aufgerufen, in Freiheit an Gottes
Schopfungsplan mitzuwirken. Diese
Freiheit wurde allerdings am Anfang
auf die Probe gestellt — und erlag
dem Hochmut und Egoismus. Seither
versagt sie im Verlauf der Geschichte
immer wieder. Was die Siinde
entzweit, entwiurdigt und verwundet
— muss jedoch versohnt, erhoben und
geheilt werden. Das Mysterium der
Menschwerdung des Wortes, das
dem Schopfungsplan Gottes von
Anfang an zugrunde liegt, kommt
uns in der Heilsgeschichte als Gabe
der Barmherzigkeit und als
Geheimnis des Todes und der
Auferstehung entgegen.

Die menschliche Arbeit hat Anteil an
den zweil Aspekten des einen
gottlichen Heilsplans. Im
vorausgehenden Artikel wurde der
erste behandelt: dass der Mensch
durch die Arbeit am gottlichen Plan
mitwirkt, die Schopfung ihrer
Vollendung zuzufiihren. Die traurige



Erfahrung der Stinde und Wunden,
die der Menschheit zugefliigt wurden,
lasst uns nun den zweiten Aspekt
betrachten: wie die Arbeit sich in den
Heilsplan einfiigen kann.

Die Arbeit in Christus ist erloste
und erlosende Arbeit

Indem der Sohn Gottes Mensch
wurde, hat er alles erlost, was er auf
sich nahm (vgl. Leo 1., Tomus ad
Flavianum, DH 293). Er wollte mit
uns die Erfahrung der Arbeit und des
Alltagslebens teilen, damit der
Mensch sich nicht nur an Gottes
schopferischem Tun, sondern auch
am Erlosungswerk beteiligen kann.
Weil Schopfung und Erlésung ein
einziges gottliches Projekt bilden,
sind Frauen und Manner mit ihrer
durch Christus erlosten Freiheit
gerufen, die Schopfung der Fille
entgegenzufithren - zu der auch
gehort, dass das Gespaltene versohnt,



das Zerstreute gesammelt und das
Verletzte geheilt wird.

Die Folgen der Suinde fur die
menschliche Arbeit beschranken sich
ja nicht auf Schweifs und Miihsal
(vgl. Gen 3,17-19); die Sunde ist
ebenso in der Lage, den Sinn der
Arbeit zu entstellen, indem sie diese
zu einem Werkzeug des Egoismus,
der Ausbeutung und der Gewalt
macht. Da jedoch Jesus Christus die
Arbeit angenommen und erlost hat,
konnen wir auch hier, wie die Kirche
es in der Osternacht tut, von einer
felix culpa, einer glicklichen Schuld,
sprechen: Die menschliche Arbeit
darf teilnehmen am Erlosungswerk —
und erhalt dadurch eine noch
grofsere Wiirde und Bedeutung.

Die Konstitution Gaudium et spes des
Zweiten Vatikanischen Konzils
kommentiert realistisch, dass alles
menschliche Wirken stdndig vom
Hochmut und der ungeordneten



Eigenliebe bedroht ist und durch das
Kreuz und die Auferstehung Jesu
Christi gereinigt und geheilt werden
muss (vgl. Nr. 37). Im unmittelbaren
Anschluss daran erldautert das
Dokument, wie das menschliche
Wirken im Ostergeheimnis erhoben
und vervollkommnet wird. Am
Beispiel Jesu begreifen wir, dass die
Liebe, die die Menschen zur
personlichen Heiligkeit fithrt, auch
das Grundgesetz fir die
Verwandlung der Welt ist (vgl. Nr.
38). Die erloste Arbeit ist als Arbeit in
Christus vom Dienst und von der
Liebe durchdrungen und somit
imstande, die Welt gereinigt und
geheilt zu Gott zu fihren. Das Konzil
unterstreicht dariiber hinaus den
Wert der mit Liebe verrichteten
kleinen Dinge. Das Gesetz der Liebe,
das die Bruderlichkeit aufbaut und
die menschlichen Beziehungen
verwandelt, ,,ist nicht nur in grofden
Dingen anzustreben, sondern auch



und besonders in den gewohnlichen
Lebensverhdaltnissen® (vgl. ebd.).

Hl. Josefmaria: Die Arbeit als Werk
Gottes

Die Verkiindigung des heiligen
Josefmaria uUber die Arbeit, mit der
er schon vor dem Konzil begonnen
hatte, nimmt dieselbe Perspektive
ein. Es ist die Liebe Jesu Christi und
die Gnade seines Osterlichen
Geheimnisses, die der Arbeit
erlosenden Wert verleihen, indem sie
aus ihr ein Werk Gottes machen. Die
Liebe ist es, die erlost und dem, was
klein scheint, Grofse verleiht: Die
menschliche Arbeit, ,mag sie auch
noch so niedrig und unbedeutend
erscheinen, tragt dazu bei, die
zeitlichen Gegebenheiten in
christlicher Weise zu gestalten, das
heifst, ihre ilbernatiirliche Dimension
zu offenbaren. Die Arbeit wird so
aufgenommen und einverleibt in das
wunderbare Werk der Schopfung



und der Erlésung; sie wird zur Ebene
der Gnade emporgehoben, wird
geheiligt und verwandelt sich in
Werk Gottes, in operatio Dei, in opus
Dei“ (Gespridche, Nr. 10).

Ausdrucklich bezeichnet der
Grunder des Werkes die Arbeit auch
einmal als erlostes und erlosendes
Tun: ,Die berufliche Arbeit — auch
die Arbeit im Haushalt ist ein Beruf
ersten Ranges — gibt Zeugnis von der
Wiirde des Menschen als Geschopf
Gottes. Sie ist Mittel zur Entfaltung
der eigenen Personlichkeit, Band, das
uns mit den Mitmenschen verbindet,
Grundlage unserer materiellen
Existenz; ein Beitrag zur Besserung
der Verhaltnisse in unserer
Gesellschaft und zum Fortschritt der
Volker ... Diese Perspektive erweitert
und vertieft sich fiir einen Christen,
denn Christus nahm die Arbeit auf
sich und machte sie zu einer erlosten
und erlosenden Realitdt. So ist die
Arbeit fir uns Mittel und Weg zur



Heiligkeit — ein konkretes Tun, das
wir heiligen und das uns heiligt“ (Im
Feuer der Schmiede, Nr. 702).

Durch die Teilnahme an der
Erlosung erhilt die Arbeit ihren
vollen Sinn

Wenn der heilige Josefmaria tiber die
Sendung des Opus Dei und die
Implikationen dieses
Berufungsweges in der Kirche
sprach, stellte er die Arbeit als ein
gottliches Werk vor: als eine
Tatigkeit, die nicht auf die Ebene der
Natur beschrankt bleibt, sondern die
Gnade einbezieht. Die Berufung zum
Opus Dei zielt so darauf ab, die
irdischen Tatigkeiten zu
vergottlichen und die gottlichen
Wege der Erde zu erschliefden — wie
der Konig Midas geringwertiges und
wenig edles Material in Gold
verwandelte (vgl. Freunde Gottes, Nr.
308).



Ganz offensichtlich ist es nicht der
Mensch, der das Menschliche
vergottlicht. Gott selbst ist es, der
unserem Tun erlésenden Wert gibt.
Daher die Notwendigkeit, in Christus
Zu arbeiten, als Kinder Gottes, die an
der Sendung des fleischgewordenen
Wortes in der Geschichte teilhaben.
So sagt der heilige Josefmaria zu
seinen geistlichen Sohnen und
Tochtern: ,,Wenn ihr arbeitet,
vollzieht ihr keine blof$ menschliche
Tatigkeit, denn der Geist des Werkes
fihrt euch dazu, sie in ein gottliches
Werk zu verwandeln. Mit Gottes
Gnade verleiht ihr eurer beruflichen
Arbeit inmitten der Welt ihren
tiefsten und vollen Sinn, wenn ihr sie
auf die Rettung der Seelen ausrichtet,
wenn ihr sie auf die Erlosersendung
Christi hinordnet” (Brief 14, Nr. 20).

Heiligung unseres Tuns an dem
Ort, an den Gott uns gestellt hat



Ein bedeutender Teil des
Grundungslichtes, das dem heiligen
Josefmaria zuteilgeworden ist und er
an jene weitergab, die ihm folgten,
bestand in folgender Uberzeugung:
dass eine grofse Zahl von Mdnnern
und Frauen kraft der Taufe dazu
berufen sind, sich zu heiligen, ohne
ihren Platz und ihre gewohnte
Umgebung zu verlassen. Ihre
Sendung besteht darin, die
gewoOhnlichen Tatigkeiten zur
Ordnung der Gnade zu erheben.

Der Grunder des Werkes predigte
einmal: ,,Der Herr hat uns nicht
erschaffen, damit wir hier eine
bleibende Stétte errichten (vgl. Hebr
13,14), denn diese Welt ist der Weg
zur Kiinftigen, die eine Wohnung ohne
Leiden sein wird (Jorge Manrique,
Coplas, V). Trotzdem dirfen wir als
Kinder Gottes den irdischen
Tatigkeiten nicht den Riicken kehren,
denn Gott selbst stellt uns in sie
hinein, damit wir sie heiligen und sie



mit unserem Glauben durchdringen
— dem einzigen, der wahren Frieden
und echte Freude in die Seelen und
in die verschiedenen Lebensbereiche
bringt. Das ist seit 1928 das stdndige
Thema meiner Verkiundigung: Es tut
dringend not, die Gesellschaft zu
verchristlichen und in alle Bereiche
dieser unserer Welt den Sinn fiir das
Ubernatiirliche zu tragen. Wir alle
missen darum bemtiht sein, unser
tagliches Tun, unsere Arbeit, unseren
Beruf in die Dimension der Gnade
hineinzustellen. Dann werden alle
menschlichen Tatigkeiten in einer
neuen Hoffnung erstrahlen, die tiber
die Zeit und die Verganglichkeit
dieser Welt hinausweist“ (Freunde
Gottes, Nr. 210).

Die Welt mit Gott versohnen

Wie sich aus den Schriften des
Grunders des Opus Dei ergibt, sind
die Arbeit und die weltlichen
Tatigkeiten der Christen Mittel, durch



die sich die Erlésung ausweitet auf
die ganze Welt. Durch sie gelangt die
Gnade bis in die verborgensten
Fugen des menschlichen Tuns, ja
selbst zu jenen Wirklichkeiten, die
wir oft als rein profan betrachten:
,Die Aufgabe des Christen besteht
darin, die ganze Welt von innen her
zu verchristlichen und damit
aufzuzeigen, dass Jesus Christus die
ganze Welt erlost hat“ (Gesprdche,
Nr. 112).

Dabei kommt es nicht darauf an,
worin ob unser Tun von grofder
menschlicher Tragweite ist oder
nicht. ,,Christus ist in den Himmel
aufgefahren, aber Er hat uns die
Moglichkeit hinterlassen, alles, was
im menschlichen Bereich gut ist, zu
erlosen” (Christus begegnen, Nr. 120).
,2Der Christ lebt mit vollem Recht in
der Welt, da er Mensch ist. Wenn er
zulasst, dass Christus in seinem
Herzen wohnt, dass Christus darin
herrscht, dann wird sein ganzes



menschliches Tun von der
erlosenden Wirksamkeit des Herrn
gepragt sein. Ob dann dieses Tun als
hoch oder niedrig eingestuft wird, ist
dabei unerheblich, denn was in den
Augen der Menschen als hoch gilt,
kann vor Gott sehr niedrig sein, und
was wir gering oder bescheiden
nennen, kann aus christlicher Sicht
einen hohen Rang haben, den Rang
von Heiligkeit und Dienst“ (Christus
begegnen, Nr. 183).

Die Glaubigen werden zu
Miterlosern

Zu behaupten, dass die Arbeit am
Erlosungswerk teilhat, heifst, dass die
arbeitenden Manner und Frauen in
Christus am Heil der Welt mitwirken.
Durch eine gut verrichtete, mit
Dienstgeist und Liebe zum Néchsten
vollbrachte Arbeit tragt jeder
Getaufte zur Heilung der Wunden
der Stiinde bei; er macht die
Gesellschaft menschlicher und gibt



der Schopfung ihre urspringliche
Schonheit wieder.

Dieser Gedanke findet sich laufend in
den Schriften des heiligen
Josefmaria, in denen die Worte
,y2versohnen“ und ,,neuordnen oft als
Synonyme fiir das Wort ,,erlosen*
verwendet werden, nicht selten im
Zusammenhang mit der Errichtung
des Reiches Christi: ,,Der Herr ruft
uns, damit wir uns Thm mit dem
Wunsch ndhern, Thm gleich zu
werden: Nehmt Gott zum Vorbild als
seine geliebten Kinder (Eph 5,1). So
konnen wir demiitig, aber kraftvoll
an dem gottlichen Plan mitwirken:
zu einen, was getrennt ist, zu retten,
was verloren ist, zusammenzufiigen,
was durch den siindigen Menschen
aus den Fugen geraten ist, zu einem
guten Ende zu fihren, was verfahren
ist, und die gottgewollte Eintracht
der ganzen Schopfung
wiederherzustellen® (Christus
begegnen, Nr. 65).



,Christus unser Herr wurde
gekreuzigt, und Er erloste, am Kreuz
erhoht, die Welt, Er stellte den
Frieden zwischen Gott und den
Menschen wieder her. Uns alle
erinnert Jesus Christus daran: Et ego,
si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (Joh 12,32), wenn
ihr mich an die Spitze aller
menschlichen Tatigkeiten stellt,
wenn ihr in jedem Augenblick eure
Pflicht erfiillt, wenn ihr meine
Zeugen im Grofden wie im Kleinen
seid, omnia traham ad meipsum,
dann werde ich alles an mich ziehen.
Mein Reich wird unter euch
Wirklichkeit sein!“ (Christus
begegnen, Nr. 183).

Zwel theologische Perspektiven
auf die Arbeit

Die Lehren des Grunders des Opus
Dei uiber den erlosenden Wert der
Arbeit fuigen sich auf natirliche
Weise in zwei grofde theologische



Perspektiven ein, die das kirchliche
Lehramt und die Liturgie
aufgegriffen und entfaltet haben:
dass das christliche Volk kraft der
Taufe ein priesterliches Volk ist und
dass die menschliche Arbeit eine
eucharistische Dimension besitzt.

Die Beteiligung der Glaubigen am
Erlosungswerk erfolgt mittels des
gemeinsamen Priestertums, das alle
mit der Taufe empfangen haben.
Petrus und Paulus sprechen im
Neuen Testament von einem
geistigen Kult, den die Glaubigen
durch ihr ganzes Leben Gott
erweisen (vgl. 1 Petr 2,5; Rom 12,1).
Im zweiten Kapitel von Lumen
gentium stellen die Konzilsvater das
Volk Gottes als ein priesterliches Volk
dar und verleihen so der Lehre vom
gemeinsamen Priestertum der
Glaubigen neue Aktualitat: ,Durch
die Wiedergeburt und die Salbung
mit dem Heiligen Geist werden die
Getauften zu einem geistigen Bau



und einem heiligen Priestertum
geweiht, damit sie in allen Werken
eines christlichen Menschen geistige
Opfer darbringen und die
Machttaten dessen verkiinden, der
sie aus der Finsternis in sein
wunderbares Licht berufen

hat“ (Lumen gentium, Nr. 10).

Und bei einer Altarweihe im Jahr
1975 erklarte der heilige Josefmaria,
dass der Leib der Christen und die
Werke, die sie verrichten, sich in
einen Altar verwandeln: ,Jmmer
wenn ich einen Altar weihe,
versuche ich, personliche
Konsequenzen daraus zu ziehen.
Seht nur, was mit einem Altar
geschieht, um ihn Gott zu weihen.
Als erstes wird er gesalbt. Man hat
euch und mich gesalbt, als wir
Christen wurden: auf die Brust, auf
den Riicken, mit dem heiligen Ol.
Man hat uns am Tag der Firmung
gesalbt. Uns Priestern wurden die
Héande gesalbt. Und ich hoffe mit der



Gnade des Herrn, dass man uns salbt
am Tag der letzten Olung, vor der wir
uns nicht firchten. Was fir eine
Freude, sich vom Tag der Geburt bis
zum Sterben gesalbt zu wissen, Altar
Gottes, Eigentum Gottes, Ort, wo Gott
sein Opfer vollbringt. Das ewige
Opfer nach der Ordnung des
Melchisedech® (AGP, P01 1975, S. 824,
zit. in A. Vazquez de Prada, Der
Griinder des Opus Dei, Band III,
Adamas, Koln 2008, S. 688 f.).

Der Arbeitstisch — ein Altar

Fir den Grinder waren die
Heiligung der Arbeit und das
gemeinsame Priestertum der
Glaubigen zwei voneinander
untrennbare Dimensionen ein und
derselben Wirklichkeit. Hiufig hat er
die Aufforderung ausgesprochen, mit
priesterlicher Seele zu handeln,
wobei er meist im selben Atemzug
von der Notwendigkeit sprach, eine
laikale Mentalitat zu pflegen. Damit



unterstrich er, dass sich die
Ausibung des gemeinsamen
Priestertums nicht auf ein paar
religiose Ubungen beschrankt,
sondern gerade durch den Einsatz in
den zeitlichen Wirklichkeiten zum
Ausdruck kommt, wie er der
sakularen Berufung der glaubigen
Laien entspricht (vgl. Brief 25, Nr. 3;
Brief 10, Nr. 1; vgl. auch Im Feuer der
Schmiede, Nr. 369, Gespridche, Nr.
117).

Die Glaubigen stellen ihre
priesterliche Seele daher nicht nur
dadurch unter Beweis, dass sie beten,
Andachten pflegen oder in
apostolischen Werken tatig sind, und
auch nicht allein dadurch, dass sie
die taglichen Schwierigkeiten
geduldig aufopfern. Fir den heiligen
Josefmaria sind die privilegierten
Bereiche der Betdtigung des
gemeinsamen Priestertums die
Arbeit und die taglichen
Beschaftigungen, von denen der Tag



derer voll ist, die inmitten der Welt
leben. Er lehrte, dass der Arbeitstisch
gleichsam ein Altar ist, und fuigte
hinzu, dass auch das Ehebett der
Gatten ein solcher ist, womit er
unterstrich, dass er ,Arbeit“ im
weiten Sinn auf das gesamte
Alltagsleben und die Pflichten des
eigenen Standes bezog. Fir jeden
Christen weist die Arbeit Analogien
zur heiligen Messe auf: zu einer
Messe, die den ganzen Tag dauert.

,2Jhm nicht nur am Altar dienen,
sondern auf der ganzen Welt, die fir
uns Altar ist. Alle Werke der
Menschen werden gleichsam auf
einem Altar vollzogen, und jeder von
euch feiert in dieser Einheit
kontemplativer Menschen, die euer
Alltag ist, gleichsam seine Messe, die
vierundzwanzig Stunden dauert, bis
zur Messe des nichsten Tages, die
wiederum vierundzwanzig Stunden
dauert, und so bis zum Ende eures
Lebens“ (Mitschrift einer



Betrachtung, 19.3.1968, zit. bei |J.
Echevarria, Vivir la Santa Misa, Rialp,
Madrid 2010, S. 17).

Alle irdischen Tatigkeiten, in denen
die Glaubigen die christlichen
Tugenden uiben - die Sorge fiir die
Familie, das Zeugnis in der
Gesellschaft, die in christlichem Geist
gelebte Erholung und Entspannung —,
stromen gleichsam in jener Messe
zusammen, von der der heilige
Josefmaria sprach. Dabei nimmt die
Ausiibung der Arbeit, sei sie
intellektueller oder manueller Art,
offensichtlich einen bevorzugten
Platz ein. In einem familidren
Beisammensein in Lateinamerika
meinte er, dass ein Chirurg, der sich
beim Betreten des Operationssaales
die Handschuhe tiberstreift, diese
Geste so verstehen kann, als legte er
wie der Priester, der die Messe feiert,
die Paramente an. In dhnlicher
Weise kann ein kleines Kruzifix, das
neben den Blichern auf dem



Studiertisch liegt, daran erinnern,
dass fiir einen modernen Apostel
eine Stunde Studium eine Stunde
Gebet ist. Die Anstrengung und der
intellektuelle Einsatz verwandeln
sich dann, wenn sie auf den Dienst
am Ndachsten und auf das allgemeine
Wohl ausgerichtet sind, in eine Gott
wohlgefallige Opfergabe (vgl. Der
Weg, Nr. 277, 302, 335).

Die eucharistische Dimension der
Arbeit

In seiner Verkiindigung des heiligen
Josefmaria Uber die Heiligung der
irdischen Tatigkeiten geht die
Aufforderung, mit priesterlicher
Seele zu arbeiten, mit einer
theologischen Uberzeugung einher,
die der Arbeit eine tiefe
eucharistische Dimension zumisst.
Die christliche Tradition aller Zeiten
bringt diese Perspektive
einschlussweise zum Ausdruck,
wenn sie von der Aufopferung der



Arbeit spricht, einer im Leben vieler
Christen tief verwurzelten Andacht.
Die Arbeit ist in diesem Sinn ein
Opfer, das Gott dargebracht wird.
Worin aber besteht dieses Opfer
eigentlich? Geht es nur darum, Gott
die Anstrengung und die
Uberwindung zu schenken, die die
Arbeit mit sich bringt, als ware sie
eine Form von Gebet?

Die eucharistische Dimension der
Arbeit reicht weiter als die aufseren
Umstinde — wie die Schwierigkeiten
— oder die inneren Empfindungen -
wie Anstrengung und Uberwindung.
Die Arbeit ist eucharistische Gabe,
welil sie die Materie der Welt
verwandelt und sie Gott weiht.
Analog zu der bei der heiligen Messe
erfolgenden Wandlung von Brot und
Wein in den Leib und das Blut Christi
bewirkt die christliche Arbeit eine
Transformation: die Umgestaltung
der Welt, damit sie Gottes Planen
mehr und mehr entspricht. Christlich



arbeiten heifst, den menschlichen
Tatigkeiten eine neue Form geben,
die Form der Liebe Christi. Durch die
Arbeit kann der Christ das, was
durch seine Hande geht, verwandeln
und auf diese Weise weihen (vgl.
Lumen gentium, Nr. 34). So kann, wer
arbeitet, die Wahrheit dorthin
tragen, wo Luge ist, Vertrauen
dorthin, wo Verdacht herrscht, Gliter
dorthin, wo es Armut gibt, Liebe
dorthin, wo Feindschaft besteht,
Einheit dorthin, wo Spaltung ist, und
er kann Krankheiten sowohl
korperlicher als auch seelischer Art
heilen.

Die Arbeit, hineingenommen in
das Opfer Christi

Die eucharistische Dimension der
Arbeit tritt besonders deutlich zutage
in der Liturgie der heiligen Messe,
die von der Kirche in Treue zu den
Worten und Gesten Jesu gefeiert
wird. Wahrend im Alten Bund die



direkt von der Erde genommenen
Frichte oder die Tiere der Herde auf
dem Altar geopfert wurden, werden
im christlichen Gottesdienst Wein
und Brot zum Altar gebracht. Es
handelt sich nicht um Dinge, die die
Natur fertig zur Verfugung stellt,
sondern fiir deren Herstellung
menschliche Arbeit erforderlich ist.
Darauf verweist der Ritus der
Gabenbereitung in dem nach dem II.
Vatikanischen Konzil erneuerten
Messbuch, wenn es Brot und Wein
als ,Frucht des Weinstocks und der
menschlichen Arbeit“ bezeichnet.

So wird die menschliche Arbeit auf
staunenswerte Weise in den
hochsten Akt der Erlosung
hineingenommen - in das Opfer des
Kalvarienbergs, das in jeder
eucharistischen Feier unblutig
vergegenwartigt wird. Die Arbeit
eines Arztes oder einer Lehrerin,
eines Informatikers oder einer
Krankenschwester, eines Arbeiters



oder einer Schauspielerin, eines
Kunstlers oder eines Ingenieurs,
eines Kochs oder einer
Unternehmerin, eines Advokaten
oder eines Politikers, der Einsatz
eines Vaters oder einer Mutter bei
der Erziehung ihrer Kinder, ja
uberhaupt all die unzahligen
ehrbaren Tatigkeiten, aus denen sich
die Vielfalt menschlichen Wirkens
zusammensetzt, haben Platz auf
diesem Altar. Alle kOnnen
dargebracht werden zusammen mit
der Arbeit, die zur Herstellung von
Brot und Wein notwendig war, und
damit teilhaben am
Erlosungsgeheimnis Christi. So
erklarte der heilige Josefmaria: ,Jede
Arbeit — selbst die verborgenste und
unbedeutendste —, die aus Liebe zu
Gott getan wird, strahlt die Kraft des
gottlichen Lebens aus!“ (Im Feuer der
Schmiede, Nr. 49).

Das tagliche Leben als Ort der
Begegnung mit Christus



Es gibt einen wichtigen Moment im
Leben des Grinders des Opus Dei, in
dem seine Lehre tiber die
eucharistische Dimension der Arbeit
bildhaft besonders deutlich zum
Ausdruck kam. Das war die Feier der
heiligen Messe in Pamplona, auf dem
Campus der Universitat von Navarra,
am 8. Oktober 1967:

»~Achtet fir einen Augenblick auf den
auferen Rahmen unserer
Eucharistie, unserer Danksagung:
Wir befinden uns in einem
einzigartigen Gotteshaus: Das
Kirchenschiff ist der Campus der
Universitat, das Altarbild die
Universitatsbibliothek, dort stehen
die Maschinen zur Errichtung neuer
Gebaude, und uber uns wolbt sich
der Himmel von Navarra ... Bestatigt
euch dieses Bild nicht in klarer und
unvergesslicher Weise, dass das
alltagliche Leben der wahre Ort
eurer christlichen Existenz ist? Dort,
meine Kinder, unter euren



Mitmenschen, in euren Miithen, eurer
Arbeit und eurer Liebe, dort ist der
eigentliche Ort eurer tagtaglichen
Begegnung mit Christus. Dort,
inmitten der durch und durch
materiellen irdischen Dinge miussen
wir uns bemiihen, heilig zu werden,
indem wir Gott und allen Menschen
dienen® (Gesprdche, Nr. 113).

Nach dieser Darlegung der Teilhabe
der menschlichen Arbeit am Werk
der Schopfung und der Erlosung
sollen in den folgenden Artikeln
andere Lehren des heiligen
Josefmaria aufgegriffen und
erlautert werden. Wir werden sehen,
wie sich die menschliche Arbeit, die
Alltagstatigkeiten und die Berufung
zum Opus Dei wechselseitig erhellen
und so einen spezifischen Weg der
Teilhabe an der Sendung des
fleischgewordenen Wortes sichtbar
machen: als SOhne und Tochter im
Sohn.



Alle bisher erschienenen Beitrage
aus der Reihe ,Unterwegs zur
Hundertjahrfeier“ (November
2025)

* Teil 1: Berufung, Sendung und
Charisma Die Besonderheit der
Berufung im Opus Dei im
Kontext der allgemeinen
Berufung zur Heiligkeit, das
Spezifikum der Sendung des
Opus Dei in der Kirche und der
Zusammenhang von Berufung,
Sendung und Charisma - ein
Uberblick.

* Teil 2: Die spezifische Sendung
des Opus Dei aus der Warte des
heiligen Josefmaria Dieser
zweite Artikel in der Reihe zur
Vorbereitung auf die
Hundertjahrfeier soll ein
tieferes Verstandnis vom
spezifischen Ziel und Auftrag
des Opus Dei ermoglichen. Die


https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-berufung-sendung-und-charisma/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-berufung-sendung-und-charisma/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/

Originaltexte stammmen aus
personlichen Betrachtungen
und Lehren des Grinders.

* Teil 3: Eine christologische Sicht
der Arbeit Inspiriert von der
Heiligen Schrift und dem
Geheimnis der Menschwerdung
lehrte der heilige Josefmaria,
dass die Arbeit nicht nur ein
moglicher, sondern ein
vorzuglicher Ort ist, um die
Heiligkeit zu erlangen.

* Teil 4: Arbeit als Teilhabe am
Projekt Gottes Im Einklang mit
der biblischen Tradition und
dem Kkirchlichen Lehramt — das
sich unter Leo XIII. dem Thema
entschieden zuwandte —
erinnerte der heilige Josefmaria
an die hohe Wirde der Arbeit.
Sie liegt in der aktiven
Mitwirkung des Menschen an
der Vervollkommnung der
geschaffenen Welt.

* Teil 5 (siehe oben): Die Arbeit
im Blick auf die Erlosung: Die


https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-3-arbeit/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-3-arbeit/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-4-arbeit-als-teilhabe-am-projekt-gottes/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-4-arbeit-als-teilhabe-am-projekt-gottes/

verwandelnde und erlésende
Kraft der geheiligten
menschlichen Arbeit steht im
Zentrum der Lehre des heiliger
Josefmaria.

Diese Artikelreihe wird koordiniert
von Prof. Giuseppe Tanzella-Nitti. Er
wird von mehreren Mitarbeitern
unterstiitzt, darunter einigen
Professoren und Professorinnen der
Pdpstlichen Universitdt vom Heiligen
Kreuz (Rom).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de-
de/article/unterwegs-zur-
hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-
auf-die-erlosung/ (23.01.2026)


https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/

	Unterwegs zur Hundertjahrfeier (5): Die Arbeit im Blick auf die Erlösung

